





#### ملخص

برز في هذه الأمة علماء خدموا سنة النبي صلى الله عليه وسلم وحافظوا عليها ودافعوا عنها، ويُعد الإمام الشافعي رحمه الله أحد أبرز هؤلاء العلماء الذين أسهموا بنصيب كبير في إبراز مكانة السنة النبوية، وقد ترك إرثاً حديثياً واسعاً يضاف إلى ارثه الفقهي والأصولي، لذا فقد جاءت هذه الدراسة لتبين مكانة السنة النبوية عند الشافعي ودوره في الرد على منكريها، وبيان بعض آراءه في علوم الحديث كالنسخ بين القرآن والسنة، ومنهجه في قبول الحديث المُرسل، واعتنائه بالأسانيد ونقد الرجال.

الكلمات الافتتاحية: الشافعي، السُّنة، النَّسخ، الحديث المُرسَل، نقد الرجال.

### **Abstract**

Many scholars, who served the prophe't (PBUH) sunnah by protecting and defending it, have Rosen in the past one of these scholars is the Imam Al shafi'i. Not only is he one of these hardworking scholars, he is considered to be one of the most prominent scholars who have contributed large shares in highlighting the high status of the sunnah. Not only has he contributed these large shares, he has also left behind A vast heritage of the prophet's hadith in addition to his jurisprudential and fundamental knowledge. There for , his studies have come to present the high status of the prophet's sunnah to Imam Alshafi'i and his role in replying to its deniers as well as show some of his opinions and views in the holy Quran and sunnah and also his method in accepting the Hadith brought down to us. His studies and efforts also reveal to us his careful tending to the isnad and his helpful criticism to the men of his time.

Keywords: shafi'i, Sunnah, , mursal Hadith, criticism to the men



# جهود الإمام الشافعي في خدمة السنة النبوية وعلوم الحديث وكالمها الشافعي في خدمة السنة النبوية وعلوم الحديث

#### المقدمة

الحمد لله رب العالمين حمداً طيباً مباركاً فيه، والصلاة والسلام على خير من بعث رحمة للعالمين وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد:

فقد قام سلف هذه الأمة وخلفها بالعناية بسنة النبي صلى الله عليه وسلم حفظاً وتدويناً، ونشراً وتعليهاً، تحقيقاً لما وعد الله به من حفظ دينه وكتابه، وقد اهتم بعلوم الحديث الشريف نخبة من كبار علماء هذه الأمة ولا سيما المتقدمين منهم ومن أبرز هؤلاء الإمام الشافعي رحمه الله المتوفى سنة ٢٠٤ ه، مع شهرته في الفقه شهرة واسعة أدت إلى الظن بأن بضاعته في الحديث وعلومه قليلة لكن الأمر على غير ذلك فالإمام الشافعي من أبرز علماء الحديث المتقنين، وقد عُني بنقد الحديث نظرياً وعملياً في كتبه كالرسالة، وجماع العلم، والأم وغيرها .

لذا جاءت هذه الدراسة لبيان اهتمام الإمام الشافعي رحمه الله بأصول الحديث الشريف والنقد الحديثي وتحليل مواطن اعتنائه بعلل الحديث ودراستها.

### منهج البحث:

اتبعت في هذا البحث المنهج الاستقرائي: ويقوم هذا المنهج على تتبع مفردات الشيء المبحوث عنه واستقصائها، واتبعته في جمع ما يتعلق باهتمام الإمام الشافعي بالسنة النبوية وصيغ تعديله وتجريحه للرجال، ومن ثم تصنيفها ضمن عناوين كلية عامة .

الدراسات السابقة:

## بعد البحث عن دراسات مشابهة لدراستي توصلت إلى الدراستين الاتيتين:

١\_ دراسة بعنوان: (مكانة السنة عند الإمام الشافعي وجهوده في حفظها ) لإبراهيم أحمد الكرد ومحمد زياد السحار، وفيها تفصيل كبير وبيان لاهتمام الإمام الشافعي بالسنة، وصيغ ألفاظ الجرح والتعديل عنده، وقد جاءت بشكل موسع ومفصل تفيد من أراد التوسع في الموضوع.

٢\_ دراسة بعنوان: ( نقد الحديث عند الإمام الشافعي ) لمعتز أحمد حسن عبد السلام، وهي رسالة دكتوراه مقدمة في الجامعة الأردنية، ولم ينشر منها في الإنترنت إلا فهرس المحتويات، ويتضح منه أن الباحث ركز فيها على الألفاظ التي استخدمها الإمام الشافعي في النقد الحديثي بالدرجة الأولى.

خطة البحث:

قمت بتقسيم هذا البحث بعد هذه المقدمة إلى مىحثىن:

المبحث الأول: التعريف بالإمام الشافعي، وفيه عدة مسائل.

المبحث الثاني: أهمية السنة النبوية عند الإمام الشافعي رحمه الله تعالى، وفيه مطالب:

المطلب الأول: مكانة السنة النبوية عند الإمام الشافعي رحمه الله.

المطلب الثاني: دور الإمام الشافعي في الرد على مُنكري السنة النبوية.

المطلب الثالث: رأي الإمام الشافعي في النسخ



# و المراقق و المر

بين القرآن والسنة.

المطلب الرابع: جهود الإمام الشافعي في نشر السنة وتدوينها.

المطلب الخامس: منهج الإمام الشافعي في قبول الحديث المرسل.

المطلب السادس: اعتناء الإمام الشافعي بالأسانيد ونقد الرجال.

ثم خاتمة بينت فيها أهم النتائج التي توصلت إليها في هذه الدراسة .

# المبحث الأول: التعريف بالإمام الشافعي، وفيه عدة مسائل

أولاً: اسمه ونسبه وكنيته ولقبه:

هو محمد بن إدريس بن العباس بن عثمان بن شافع بن السائب بن عبيد بن عبد يزيد بن هاشم بن المطلب بن عبد مناف بن قصي بن كلاب بن مرة بن كعب بن لؤي بن غالب بن فهر بن مالك بن النضر بن كنانة ويجتمع مع النبي صلى الله عليه وسلم في عبد مناف بن قصى. (١)

(۱) القرطبي، أبو عمر يوسف بن عبد البر النمري، الانتقاء في فضائل الثلاثة الأثمة الفقهاء مالك والشافعي وأبي حنيفة، دار الكتب العلمية، بيروت ص: ٢٦، وانظر: البغدادي، محمد بن عبد الغني، التقييد لمعرفة رواة السنن والمسانيد، تحقيق: كمال يوسف الحوت، ط١، ١٤٠٨هـ، الالناشر دار الكتب العلمية بيروت ص: ٢٤، ابن حبان، محمد بن حبان بن أحمد أبو حاتم التميمي البستي، الثقات، تحقيق: السيد شرف الدين أحمد، ط١، ١٣٩٥ – ١٩٧٥، دار الفكر، ج

و يُنسب إلى الصحابي شافع بن السائب رضي الله

ىنە. (۲)

وكنيته أبو عبد الله الشافعي .(٣)

ولقَّبه أهل بغداد بناصر الحديث وهو نقل هذا القول فقال: "شُمِّيت ببغداد ناصر الحديث".(٤)

ثانياً: ولادته ووفاته: ولد سنة خمسين ومائة من الهجرة في غَزَّة وهو العام الذي توفى فيه أبو حنيفة. (٥) وهذا ما نقله عن الأصفهاني في حلية الأولياء قال الشافعي: ولدت بغزة سنة خمسين ومائة وحملت إلى مكة وأنا ابن سنتين .(١)

وتوفي في سنة (٢٠٤ه) كما قال ابن أبي حاتم: مات في آخر يوم من رجب سنة (٢٠٤ه). (٧) ثالثاً: طلبه للعلم:

عاش الإمام الشافعي يتيهاً فقيراً لكن هذا لم يمنعه من طلب العلم فكان طلب العلم له بمثابة البعد عن

۹، ص ۳۰.

(٢) ابن الأثير، عز الدين أبو الحسن على بن محمد بن عبد الكريم
 الجزري، أسد الغابة في معرفة الصحابة، ج١، ص ٤٩٧.

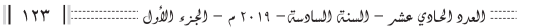
(٣) ابن حبان، الثقات ج٩، ص٣٠.

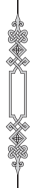
 (٤) ابن حجر، شهاب الدين أحمد بن علي العسقلاني، تهذيب التهذيب، ط ١٤٠٤ هـ – ١٩٨٤م دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، ج٩، ص ٢٦.

 (٥) ابن عبد البر القرطبي ،الانتقاء في فضائل الثلاثة الأئمة الفقهاء، ص: ٦٦

 (٦) الأصفهاني، أبو نعيم أحمد بن عبد الله ، حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، ط٤، ٥١٤٠٥، دار الكتاب العربي، بيروت، ج٩، ص٦٧.

(۷) ابن حجر، تهذیب التهذیب، ج ۹، ص ۲٦.





الأم الرحيمة فكانت أمه تسكن غزة فنقلته إلى بلاد الحجاز فحفظ القرآن الكريم وهو ابن سبع سنوات وحفظ موطأ الإمام مالك وهو ابن عشر سنوات وبعدها أخذ يتتبع أماكن العلماء ويأخذ منهم العلم ويدونه، كما نقل عنه ابن حجر قوله: «كنت يتياً في حجر أمي ولم يكن معها ما تعطى المعلم وكان المعلم قد رضى منى أن أخلفه إذا قام فلم ختمت القرآن دخلت المسجد فكنت أجالس العلماء فأحفظ الحديث أو المسألة وكانت دارنا في شعب الخيف فكنت أكتب في العظم فإذا كثر طرحته في جرة عظيمة».(١) وبعدها أحب الشعر واللغة فأخذ يبحث عنها حتى يتعلمها ونقل البيهقي عن الشافعي في بداية حياته أنه كان يبحث عن تعلم شعر هذيل ويطلب أيام الناس والأدب (٢) ولكن الإمام الزبيري لم يستحب له أن يتعلم اللغة حين رأى ما به من سرعة الحفظ والبراعة في العلم فأشار عليه بأن يتعلم الفقه فقال له: إنها الشعر مروءة الفتيان عليك بالفقه ،فتركه وأخذ بالفقه (٣)وكان من أحد الأئمة في علم الفقه وأصبح له

مذهب يؤخذ به حتى الآن وهو يدرس في كل الدنيا.

رابعاً: مكانته الحدشة:

إن من أبرز ما يُميز الإمام الشافعي رحمه الله أنه لم يكن يعدل عن قول رسول الله صلى الله عليه وسلم مهما بلغ به الأمر فحينها سأله رجل عن حديث رسول الله صلى الله علسه وسلم قال هذا الرجل: فما تقول ؟ ارتعد وانتفض وقال: ﴿ أَيُّ سَهَاءَ تُظلُّني، أي أرض تُقلني إذا رويت عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وقلت بغير نعم على السمع والبصر . (١)

وقال رحمه الله» شُمّيت ببغداد ناصر الحديث. (٥) ويقول عنه الإمام أحمد: ما رأيت أحداً أتبع للأثر من الشافعي . (١)

وقال أيضاً: فما من أحد وضع الكتب أتبع للسنة من الشافعي . (<sup>٧</sup>)

وكان الشافعي رحمه الله من العلماء الأواثل الذين دونوا في علم المصطلح ووضعوا تعاريف لبعض ما اصطلح عليه المحدثون كما ورد ذلك في كتابه الرسالة

<sup>(</sup>١) ابن حجر، شهاب الدين أحمد بن على العسقلاني، توالي التأسيس لمعالي محمد بن إدريس تحقيق: أبو الفداء عبد الله القاضي، ، ط١، ١٤٠٦هـ، دار الكتب العلمية، بيروت،

<sup>(</sup>٢) البيهقي، أبو بكر أحمد بن الحسين، مناقب الشافعي، تحقيق: السيد أحمد صقر، ط١، ١٩٧٠م، مكتبة دار التراث، القاهرة، ج١، ص٩٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ج١، ص٩٧.

<sup>(</sup>٤) (الأصفهاني، حلية الأولياء، ج٩، ص١٠٦، ابن الجوزي، جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن على بن محمد، صفة الصفوة، تحقيق: أحمد بن على، ط١، ٢٠٠٠م، دار الحديث، القاهرة، ج١، ص٤٨٣.

<sup>(</sup>٥) البغدادي، أبو بكر أحمد بن على بن ثابت بن أحمد بن مهدي الخطيب، تاريخ بغداد، تحقيق: الدكتور بشار عواد معروف، ط١ ،٢٠٠٢م دار الغرب الإسلامي، بيروت،

الأصفهاني، حلية الأولياء، ج٩، ص١٠٧.

<sup>(</sup>٦) الأصفهاني، حلية الأولياء، ج٩، ص١٠٠.

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق، ج٩، ص١٠٠.

كان رحمه الله موسوعة فتح الله عليه بالحفظ السريع والفهم وهي على النحو التالي:

١ - كتاب (الأم) الذي جمع فيه الربيع بن سليمان المرادي بعض كتب الشافعي، وسياه بهذا الاسم، بعد أن سمع منه هذه الكتب، وما فاته سماعه بين ذلك، وما وجده بخط الشافعي ولم يسمعه بينه أيضا.

٢\_ كتاب الرسالة، وقد ألَّفه الشافعي مرتين؛ ولذلك يعدُّه العلماء في فهرس مؤلَّفاته كتابين: الرسالة القديمة، والرسالة الجديدة، يقول الشيخ أحمد شاكر محقق الكتاب: أما الرسالة القديمة، فالراجح عندي أنه ألَّفها في مكة؛ استجابة لطلَب عبدالرحمن بن مهدي، الإمام الحافظ العَلَم الذي قال عنه الشافعي: لا أعرف له نظيرًا في الدنيا، ولما رجع إلى مصر أعاد تصنيفَ الرسالة، وأيًّا ما كان الأمر فقد ذهبت الرسالة القديمة، وليس في أيدي الناس اليوم إلا الجديدة. (٢) ٣\_ كتاب اختلاف الأحاديث.

٤\_كتاب جماع العلم.

٥\_ كتاب إبطال الاستحسان.

٦\_ كتاب أحكام القرآن.

خامساً: مؤ لفاته:

٩ كتاب اختلاف العراقيين. ١٠ ـ كتاب الرد على محمد بن الحسن.

٧ كتاب بيان فرض الله U.

٨ كتاب صفة الأمر والنهي.

وغيرها كثير لا يتسع المقام لذكرها. (٣)

سادساً: ثناء العلماء عليه:

لو أردنا أن نُعدد أقوال العلماء في الثناء على الشافعي لوجدنا أن العلماء من بعده كلهم عيالٌ عليه ولكن هذا غيظ من فيض في ذكره، فقال يونس الصدفي: «ما رأيت أعقل من الشافعي، ناظرته يوما في مسألة، ثم افترقنا ولقيني فأخذ بيدي ثم قال لي يا أبا موسى لا يستقيم أن نكون إخوانا وإن لم نتفق في مسألة»(٤).

ويقول الميموني: سمعت أحمد بن حنبل يقول: ستة ادّعوا لهم سحرا أحدهم الشافعي(٥) وهذا يدل على مكانة الشافعي عند إمام أهل السنة.

قال محمد بن هارون الزنجاني: حدثنا عبد الله بن أحمد بن حنبل قال: قلت لأبي يا أبه أي رجل كان الشافعي؟ فإني سمعتك تكثر من الدعاء له، فقال لي: يا بُني كان الشافعي كالشمس للدنيا وكالعافية للناس



<sup>(</sup>٣) انظر: البيهقي، المناقب، ج ١، ص ٢٤٧.

<sup>(</sup>٤) ابن عساكر، أبو القاسم علي بن الحسن بن هبة الله ، تاريخ دمشق، تحقيق: عمرو بن غرامة العمروي، دار الفكر، ١٩٩٥م، ج٥١ م، ص٣٠٢.

<sup>(</sup>٥) المزي، يوسف بن عبد الرحمن بن يوسف، أبو الحجاج، تهذيب الكمال في أسماء الرجال، تحقيق: د. بشار عواد معروف، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط١، ١٤٠٠، ج٢٤،

<sup>(</sup>١) انظر على سبيل المثال: ج١، ص١٦٠-١٧٦ تحقيق: فوزي عبد المطلب، ط: دار الوفاء، مصر .

<sup>(</sup>٢) الشافعي، أبو عبد الله محمد بن دريس القرشي المكي، الرسالة، تحقيق: أحمد شاكر، مكتبه الحلبي، مصر، ط١ ۱۹٤۰، ص ۱۰.

فانظر هل لهذين من خلف أو منهما عوض.(١)

قال أحمد بن حنبل: إن الله تعالى يقيض للناس في كل رأس مائة سنة من يعلمهم السنن وينفي عن رسول الله على الكذب فنظرنا فإذا في رأس المائة عمر بن عبد العزيز وفي رأس المئتين الشافعي.(٢)

قال قتيبة بن سعيد: الشافعي إمام. (٣)

وأما رأي علماء الجرح والتعديل فيه فهذا إمامهم يحيى بن معين يسأله رجل عن رأيه في الشافعي فيقول له : "دع هذا عنك لو كان الكذب له مطلقاً لكانت م وءته تمنعه أن يكذب "

ويُعد الإمام الشافعي من الأثبات الذين رووا الموطأ عن مالك، قال الإمام أحمد: كنت سمعت الموطأ من بضعة عشر نفساً من حفّاظ أصحاب مالك فأعدته على الشافعي لأني وجدته أقومهم به .(1)

حتى عُدت روايته عن مالك عن نافع عن ابن عمر من أصح الأسانيد وأجلها فسميت بـ  $(^{\circ})$ 

وقد أفرد الإمام البيهقي باباً سياه « ما يُستدل به على معرفة الشافعي رضي الله عنه بالحديث «، وباب «ما يستدل به على معرفة الشافعي رحمه الله تعالى بالجرح والتعديل» وهذا الباب يشمل أبواباً منها « باب ما يُستدل به على معرفته بالأسامي والأنساب والتواريخ» (٢)

وقد قال الإمام أحمد لإسحاق بن راهویه بمكة: تعال حتى أریك رجلاً لم تر عیناك مثله، فأراني الشافعی .(۲)

وعن عبد الله بن أحمد بن حنبل قال: قلت لأبي: يا أبة أيُّ رجل كان الشافعي فإني سمعتك تُكثر من الدعاء له فقال لي: يا بُني كان الشافعي كالشمس للدنيا وكالعافية للناس فانظر هل لهذين من خلف أو منها عوض .(^)

وقال الإمام الذهبي: محمد بن إدريس الشافعي إمام ناصر الحديث، ثقة، مناقبه كثيرة .(١)

وقال المزي عنه: إمام عصره، وفريد دهره، وجده المطلب بن عبد مناف أخو هاشم بن عبد مناف.(١٠)

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ، ج ٢٤، ص ٣٧٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ج٢٤، ص ٣٦٥.

<sup>(</sup>٣) الخطيب البغدادي، تاريخ بغداد، ج ٢، ص ٦٧.

<sup>(</sup>٤) الخليلي، خليل بن عبد الله بن أحمد بن إبراهيم بن الخليل القزويني، الإرشاد في معرفة علماء الحديث، تحقيق: د. محمد سعيد عمر إدريس، مكتبة الرشد، الرياض، ط١، ١٤٠٩

<sup>(</sup>٥) السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين، تدريب الراوي في شرح تقريب النواوي، تحقيق: أبو قتيبة نظر محمد الفاريابي، دار طيبة، ج١، ص٧٩.

<sup>(</sup>٦) البيهقي، مناقب الشافعي، ص ٤٨٦، ٥٥٠.

<sup>(</sup>٧) ابن عبد البر القرطبي، الانتقاء في فضائل الثلاثة الأثمة النفقهاء، ص ٧٤، الخطيب البغداد، تاريخ بغداد، ج ٢، ص ٤٠٤. الذهبي، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قايماز، تذكرة الحفاظ، دار الكتب العلمية، بيروت، ط ١٩٩٨م، ج١، ص ٢٦٥.

<sup>(</sup>٨) المزي، تهذيب الكمال، ج٢٤، ص٣٧٣.

<sup>(</sup>٩) الذهبي، الكشاف، ج٢، ص.١٥٥.

<sup>(</sup>۱۰) المزي، تهذيب الكمال، ج٢٤، ص ٢٥٦.

# الدوري د. أيمن جاسم محمد الدوري

وهذا جزء قليل من ثناء العلماء عليه لكن البحث لا يتسع لذكر أقوال جميع العلماء.

# المبحث الثاني: أهمية السنة النبوية عند الإمام الشافعي رحمه الله

# المطلب الأول: مكانة السنة النبوية عند الإمام الشافعي:

تتضح مكانة السنة النبوية ومنزلتها عند الإمام الشافعي عند تقسيمه لأنواع العلم، حيث يقسم أدلة الشرع إلى خمسة أنواع، ويجعل في المرتبة الأولى الكتاب والسنة الثابتة، فيضع السنة مع الكتاب في مرتبة واحدة، بل يعتبرهما المصدر الوحيد لهذه الشريعة، لأن غيرهما من أنواع الاستدلال محمول عليها ومقتبس من روحها وإن لم يؤخذ من نصها ويقول عن هذا: «وأولى أن لا يشك عالم في لزومها، وأن يعلم أن أحكام الله ثم أحكام رسوله لا تختلف، وأنها تجري على مثال واحد» (أ)، ويقول أيضاً: «كل ما سنَّ رسول الله مع كتاب الله من سنة فهي موافقة كتاب الله في النص بمثله، وفي الجملة بالتبيين عن الله، والتبيين يكون أكثر بفضرض الله طاعته عامة في أمره تبعناه» (\*).

وبين رحمه الله أنّ السنة لا تخالف الكتاب، وأنها واجبة الاتباع بأمر الله تعالى، وأنّ كل السّنة مقدمة على كل رأي، ولا يوجد عالم يخالف سنة ثابتة عن النبي صلى الله عليه وسلم وإنّ فعل فلا يحتج بقوله، وقد تكون هذه المخالفة نتيجة جهله بالسنة أو لخطئه في التأويل، ويصرح بهذا في قوله الا تخالف له سنة أبداً كتاب الله، وأنّ سنته، وإن لم يكن فيها نص كتاب لازمة بها وصفت من هذا، مع ما ذكرت سواه، مما فرض الله من طاعة رسوله. ووجب عليه أن يعلم أنّ الله لم يجعل هذا لخلق غير رسوله، وأن يجعل قول كل أحد وفعله أبداً تبعاً لكتاب الله ثم سنة رسوله. وأن يعلم أن علم أن عالما إن رُوي عنه قول يخالف فيه شيئا سن فيه رسول الله لم يخالفها، وانتقل عن قوله إلى سنة النبي وإن لم يفعل كان غير عتمل له (").

<sup>(</sup>١) الشافعي، الرسالة، ص٧٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ٢١٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ص ١٩٨\_١٩٧ .

جهود الإمام الشافعي في خدمة السنة النبوية وعلوم الحديث وكالماها الشافعي في خدمة السنة النبوية وعلوم الحديث

رسول الله، و القبول لكل منها عن الله، وأن تفرقت فروع الأسباب التي قيل بها عنها، كما أحل وحرم وفرض، وأخذ بأسباب متفرقة كما شاء جل ثناؤه « لَا يُسْأَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْأَلُونَ»(الأنبياء:٢٣).(١)

وبين الشيخ أبو زهرة مراد الشافعي رحمه الله من اعتباره السنة في مرتبة القرآن: بأنه يقصد بذلك السنة في مجموعها في مرتبة القرآن، لا أن كل مروى عن الرسول صلى الله عليه وسلم مها تكن طرقه في مرتبة الآى المتواترة القاطعة في صدقها، فإن أحاديث الآحاد ليست في مرتبة الأحاديث المتواترة أو المستفيضة المشهورة، فضلا عن الآيات القرآنية القاطعة في ثبوتها، وأن الشافعي قد نبه إلى ذلك، إذ قيَّد السنة التي في مرتبة القران بالسنة الثابتة، فقال : « والعلم طبقات شتى الأولى الكتاب والسنة إذا ثبتت (٢) (٣)

إن حُجية السُّنة بالنسبة لأهل السنة مقطوع بها كما قال الشافعي رحمه الله: « لم أسمع أحدا نسبه الناس أو نسب نفسه إلى علم يخالف في أن فرض الله

(١) انظر: الشافعي، أبو عبد الله محمد بن دريس، تفسير الإمام الشافعي، جمع وتحقيق ودراسة: د. أحمد بن مصطفى الفران ، دار التدمرية - المملكة العربية السعودية، ط١ ٢٠٠٦م ، ج ۱ ، ص ۲۳۵ .

الشافعي، محمد بن إدريس، الأم،، تحقيق: رفعت فوزي عبد المطلب، دار الوفاء،، مصر، ط١ ٢٠٠١م، ج٧، ص ٣١٤ـ

الشافعي، الرسالة ، ص٣٦.

- (٢) الشافعي، الأم ،ج٧، ص٢٨٠.
- (٣) أبو زهرة، محمد ،الشافعي حياته وعصره آراؤه الفقهية، دار الفكر العربي، ١٩٨٧م، ص ١٩٢

عز وجل اتباع أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم والتسليم لحكمه بأن الله عز وجل لم يجعل لأحد بعده إلا اتباعه وأنه لا يلزم قول بكل حال إلا بكتاب الله أو سنة رسوله صلى الله عليه وسلم وأن ما سواهما تبع لهما وأن فرض الله تعالى علينا وعلى من بعدنا وقبلنا في قبول الخبر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم واحل لا يختلف في أن الغرض والواجب قبول الخبر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم». (٤)

وقال الإمام الشافعي: «ولولا الاستدلال بالسنة، وحُكْمُنا بالظاهر قطعنا من لزمه اسمُ سرقة، وضربنا مائةً كلُّ مَنْ زَنَى، حُرا ثيبا، وأعطينا سهم ذي القربي كل من بينه وبين النبي قرابة، ثم خلص ذلك إلى طوائف من العرب، لأن له فيهم وَشَايجَ أرحام، وَخَسَّنا السَّلَب، لأنه من المُغْنم مع ما سواه من الغنيمة (°).

والقارئ لكتب الإمام الشافعي رحمه الله يرى فيها ما يشهد على عنايته بالسنة المطهرة من حيث منزلتها عنده، ونظرته إليها باعتبارها صفو القرآن الكريم وبيانها، وكونها تأتي بأحكام جديدة. (١)

المطلب الثاني: دور الإمام الشافعي في الرَّد على

مَحَلَة عَلْمَتَة مُحُكِمَّة تَصَدُّدُ رُعَنَ كُلْتَة التَّرَبَّيَة للتَّنَاتَ



<sup>(</sup>٤) لشافعي، الأم، ج ٧، ص ٢٨٧.

الشافعي، أبو عبد الله محمد بن إدريس، جماع العلم، دار الاثار، ط۱ ۲۰۰۲م، ص۳.

<sup>(</sup>٥) الشافعي، الرسالة، ص ٧٢-٧٣

<sup>(</sup>٦) انظر أمثلة على ذلك عند: المحمدي، على محمد، أثر السنة في الفقه الشافعي،، بحث مقدم لندوة الإمام الشافعي في ماليزيا، ۱۹۹۰م، ص۲۱۷\_۲۲۹

مُنكرى السُّنة النبوية:

مع كل الآيات الصريحة وغيرها والتي توجب الأخذ بكل ما أمر به النبي صلى الله عليه وسلم وتحذر من مخالفة كل ما نهى عنه، وأمام كل هذه الحقائق الناصعة ابتلى الإسلام بطائفة أنكرت السنة قديهاً وحديثاً وقد وقف لهم العلماء بالمرصاد، ففندوا أقوالهم وأظهروا بطلانها، ثم جاء المستشرقون – حديثاً - وأرادوا هدم قواعد الإسلام، فلجئوا إلى أقوال القدامي فأخذوها ونفثوا فيها سمومهم ليوهموا الناس بعدم حجية السنة.

وكانت هذه المحنة تحقيقاً للمعجزة النبوية في قوله : « أَلاَ إِنِّي أُوتيتُ الْكتَابَ وَمثْلَهُ مَعَهُ أَلاَ يُوشكُ رَجُلٌ شَبْعَانُ عَلَى أَريكَته يَقُولُ عَلَيْكُمْ جَذَا الْقُرْآن فَهَا وَجَدْتُمْ فيه منْ حَلاَل فَأُحلُّوهُ وَمَا وَجَدْتُمْ فيه منْ حَرَام فَحَرِّمُوهُ ... » (١)

فمنذ أن جاءت الرسالة الخاتمة وأعداء الله لها بالمرصاد، ومن أشكال العداء لله ولرسوله صلى الله عليه وسلم إنكار السنة النبوية، والتشكيك في صدورها عن النبي صلى الله عليه وسلم، والتشكيك في عدالة الصحابة رضى الله عنهم، وفي جهود الأئمة

(١) ١) رواه أبوداود في سننه، كتاب السنة، باب في لزوم السنة، رقم (٤٦٠٤)، ج٤، ص ٢٠٠، والترمذي في سننه، كتاب العلم، باب ما نهى أن يقال عند حديث النبي صلى الله عليه وسلم، رقم (٢٦٦٤)، وقال: حسن غريب من هذا الوجه، ج٥، ص٢٨، وأحمد في مسنده، رقم (١٧٢١٣) ج٤، ص١٣٠، وصححه ابن حبان، رقم (١٢)، ج١١، ص١٨٨، وقال الشيخ شعيب الأرناؤوط: إسناده صحيح.

الأعلام الذين أوقفوا حياتهم على السُّنة فحصاً وتنقيةً حتى استطاعوا تمييز صحيحها من غيره.

ومن أبرز من تصدى لهذه الفئة الإمام الشافعي رحمه الله وهذه نهاذج من ردوده ودحضه لبعض شبهات منكرى السنة النبوية:

الشبهة الأولى: تأخر تدوين السنة النبوية:

من الشبهات التي أثيرت عن السنة النبوية أن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم لو كانوا يرون للسنة أهمية في الدين لعجَّلوا بجمعها وكتابتها كما صنعوا بالقرآن، وماتوا ولم تدون السُّنة في عهدهم، وإنها تولى تدوينها التابعون بعد مائة سنة، بل تم تدوينها في القرن الثالث الهجري.

تفنيد هذه الشبهة:

أن ما ذكر من أدلة -على الرغم من قلتها-تتعارض مع ما صحَّ عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وصحابته والتابعين من إباحة الكتابة، بل وكتابتهم الأحاديث فعلاً، إذ من المعلوم أن أجزاء من السنة تم تدوينها في حياة الرسول صلى الله عليه وسلم نفسه وبتوجيه مباشر منه صلى الله عليه وسلم ومن ذلك:

١ كتبه ورسائله لرؤساء الشعوب وزعماء العشائر والاتفاقات والمعاهدات

والمصالحات التي جرت في حياته وبعضها مختوم بخاتمه صلى الله عليه وسلم . (٢)

<sup>(</sup>٢) محمد حميد الهندي، الوثائق السياسية للعهد النبوي والخلافة

جهود الإمام الشافعي في خدمة السنة النبوية وعلوم الحديث وكالكالي البحوث المحكمة

٢ ـ ومن ذلك كتبه صلى الله عليه وسلم إلى عماله وولاته مثل: أحكام الصدقات والديات والميراث وبعض السنن . (١)

٣ ومنها صحيفة عبد الله بن عمرو بن العاص (٢)، وصحيفة على(٣)، وما كتب عام فتح مكة بأمر من النبي صلى الله عليه وسلم لأبي شاة اليمني(1).

فالقول بأن عصر النبوة خلا تماماً من تدوين السُّنة قول بعيد كل البعد عن الصواب.

وتقل عن الشافعي رحمه الله قوله: «اعلموا رحمكم الله أن هذا العلم يند كما تند الإبل فاجعلوا الكتب له حماة والأعلام عليه رعاة». (°)

الراشدة، دار النفائس، بيروت، ط٦، ٧٠٤ ٥، ص ٤٣.

- (١) ابن عبد البر، أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد القرطبي، جامع بيان العلم وفضله، تحقيق: أبو الأشبال الزهيري، دار ابن الجوزي، المملكة العربية السعودية، ط١، ١٤١٤ه، ص
- (٢) وتسمى بالصحيفة الصادقة، وتضم ألف حديث (أبو الحسن على بن أبي الكرم محمد بن محمد بن عبد الكريم بن عبد الواحد، ابن الأثير، أسد الغابة، تحقيق: على محمد معوض، عادل أحمد عبد الموجود، ط١، ١٤١٥١ه، دار الكتب العلمية، بيروت، ج٣، ص٢٣٣)
- (٣) كانت معلقة في سيفه فيها أسنان الإبل وشيء من الجراحات (تقييد العلم، ص٨٨ ـ ٩٩)
- (٤) رواها الإمام أحمد في مسنده بإسناد صحيح، رقم (٧٢٤١) ٢/ ٢٣٨، وانظر: (ابن عبد البر القرطبي ، جامع بيان العلم، ج١، ص٠٧)
- (٥) البغدادي، أبو بكر أحمد بن على بن ثابت بن أحمد بن مهدي الخطيب، تقييد العلم، دار إحياء السنة النبوية، بيروت، ص ۱۱٤.

### الشبهة الثانية: نفي وجود المتواتر:

ينفى بعض المُشككين وجود المتواتر في السنة؛ زاعمين أنه مُحال عقلاً وواقعاً، ويستدلون على ذلك بأن اختلاف الناس في الأمزجة، والطبع، والآراء، والأغراض، وقصد الصدق والكذب، يحول دون اتفاقهم على الإخبار بشيء ما، ولو سلمنا وقوع هذا الاتفاق، فما العدد الذي يجب أن يتفق ليتحقق التواتر؟ كما أن كل فرد يجوز عليه الكذب بتقدير انفراده كما يجوز عليه الصدق، فلو امتنع عليه الكذب حالة الاجتماع مع غيره لانقلب الجائز ممتنعاً، وهذا محال(٢).

### وجوه ابطال الشبهة:

١. الواقع المحسوس لا يستبعد اتفاق الكثير من الناس على الإخبار بكثير من الأشياء مع اختلاف طبائعهم وأمزجتهم .

إن اختلاف الناس في أمزجتهم وطباعهم وأغراضهم أمر لا يُنكره صاحب عقل، ولكن الاستدلال بذلك على حتمية عدم اتفاق هؤلاء المختلفين على الإخبار بشيء ما هو ما ينكره العقل، ويبطله الواقع المحسوس؛ فإنه «لا خلاف في أن الأخبار المتواترة تفع كثيراً في حياة الناس اليومية، ففي كل يوم نسمع عن حادثة تقع في ناحية من النواحي

<sup>(</sup>٦) رواه البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب إثم من كذب على النبي صلى الله عليه وسلم، رقم (١٠٧)، ج١، ص٥٦. ورواه مسلم في صحيحه، المقدمة، باب تغليظ الكذب على رسول الله صلى الله عليه وسلم، رقم (٣) ،ج١، ص١٠

النائية، أو نسمع بتصريح يصدر عن مسئول في بلد من البلاد فتطير به وكالات الأنباء وتذيعه جميع الإذاعات في أنحاء العالم فينتشر الخير بين الناس، ويعلم به القريب والبعيد على السواء، ثم لا يُكذب من أحد فيحصل به العلم الجازم عند سامعيه، بصحة الخبر ونسبته إلى قائليه»(١).

واستناداً إلى ما سبق نقول: "إن الحديث المتواتر في السنة له وجود كثير، يؤيد ذلك أنه يوجد بالفعل أحاديث متواترة كثيرة في كتب الحديث المشهور، مثل الكتب الستة والمسانيد وغيرها، وهذه الكتب قد انتشرت، واشتهرت بين أهل العلم وقطعوا بصحة نسبتها إلى أصحابها الذين صنّفوها، وكثيراً ما تجتمع هذه الكتب، وتتفق على تخريج أحاديث قد تعددت طرقها في كل طبقات رواتها تعدداً يجيل العقل تواطؤهم على الكذب عادة أو صدوره منهم اتفاقا، وقد انتهت إلى قول من أقوال الرسول أو فعل من أفعاله، أو بيان حالة من حالاته» (٢).

وأما عن قضية العدد الذي يحصل به التواتر فقد «اختلف العلماء في تحديد العدد الذي يحصل به التواتر، والصحيح الذي ذهب إليه الجمهور أن العدد الذي يتحقق به التواتر غير مقيد بعدد معين؛ لأنه يتعذر ضبط عدد يحصل به التواتر، ولا يحصل بغيره،

وإنها المراد أن يكون الرواة، في كل طبقة جمعاً يستحيل تواطؤهم على الكذب، أو وقوعه منهم اتفاقاً، بدون تحديد لعدد هذا الجمع، فالضابط عندهم: عدد يقع معه اليقين، فإذا حصل اليقين مع عدد ما فقد تم «(") لواحد ثابتاً بالضرورة للمجموع المنظم إليه هذا الواحد.

فالعقل، فيرفض أن تتهم جماعة عُلم صدقها بالكذب؛ لمجرد أن أحد أفرادها كذوب، وبالمقابل يرفض أيضاً أن تمدح جماعة علم كذبها بالصدق، لمجرد أن أحد أفرادها صدوق، وإنها يكون الحكم على المجمع لا على كل واحد من أفراده.(1)

وقد أطال الإمام الشافعي في الرد علي هذه الشبهة(°) وكان مما ورد في جوابه: «...لقد فرض الله جل وعز علينا اتباع أمره فقال: « وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا» (الحشر:٧)، إنه لبين في التنزيل أن علينا فرضاً أن نأخذ الذي أمرنا به ونتهي عها نهانا رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال: قلت والفرض علينا وعلى من هو قبلنا ومن بعدنا واحد؟

<sup>(</sup>۱) الشربيني، عماد السيد محمد إسماعيل، السنة النبوية في كتابات أعداء الإسلام مناقشتها والرد عليها ط١، ١٤٢٢ه، دار الكتب المصرية، القاهرة، ج٢، ص ٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ج٢، ص٧.

 <sup>(</sup>٣) إبراهيم، أحمد حسين محمد، من جهود الأمة في حفظ السنة، مطبعة الحسين الإسلامية، القاهرة، ط١، ١٤١٩،٠
 ص:١٦٦

<sup>(</sup>٤) أبو شهبة، محمد بن محمد بن سويلم، الوسيط في علوم ومصطلح الحديث، دار الفكر العربي، بيروت، ص: ٢٠٠.

<sup>(</sup>٥) انظر: الشافعي، الأم، باب حكاية قول من رد خبر الخاصة، ح٧، ص ٢٨٧ ـ ٣٠٠ وانظر: الشافعي، جماع العلم، ص٤، وما بعدها.

فَأَهْرِقْهَا . فَأَهْرَقْتُهَا "(").

قال: نعم فقلت: فإن كان ذلك علينا فرضاً في اتباع أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم أنحيط أنه إذا فرض الله علينا شيئا فقد دلنا على الأمر الذي يؤخذ به فرضه؟ قال: نعم قلت: فهل تجد السبيل إلى تأدية فرض الله عز وجل في اتباع أوامر رسول الله صلى الله عليه وسلم أو أحد قبلك أو بعدك ممن لم يشاهد رسول الله صلى الله عليه وسلم إلا بالخبر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم.

يدعى بعض المتوهمين أنَّ أخبار الآحاد لا يُحتج بها في الدين، زاعمين أنها تفيد الظن لا اليقين، ويستدلون على ذلك: بتوقف عمر بن الخطاب رضي الله عنه في قبول خبر أبي موسى الأشعري في الاستئذان، حتى

وقد أطال الإمام الشافعي في الرد عليهم(٢) ومن الأدلة التي ساقها رحمه الله ما أخرجه الإمام البخاري في صحيحه بسنده عَنْ أُنُس بْن مَالك -رضى الله عنه - قَالَ كُنْتُ أَسْقِي أَبَا عُبَيْدَةَ وَأَبَا طَلْحَةَ وَأُبِيَّ بْنَ كَعْبِ مِنْ فَضيخ زَهْو وَتَمْر فَجَاءَهُمْ آت فَقَالَ إِنَّ الْخَمْرَ قَدْ حُرِّمَتْ . َفَقَالَ أَبُو طَلْحَة قُمْ يَا أَنَسُ

الشبهة الثالثة: نفى الاحتجاج بخبر الآحاد.

تابعه أبو سعيد الخدري (١).

قال الإمام الشافعي : "وهؤلاء في العلم والمكان من النبي صلى الله عليه وسلم وتقدم صحبته بالموضع الذي لا ينكره عالم. وقد كان الشراب عندهم حلالاً يشربونه فجاءهم آت وأخبرهم بتحريم الخمر فأمر أبو طلحة وهو مالك الجرار بكسر الجرار ولم يقل هو ولا هم ولا واحد منهم: نحن على تحليلها حتى نلقى رسول الله صلى الله عليه وسلم مع قربه منا أو يأتينا خبر عامة، وذلك أنهم لا يهرقون حلالاً إهراقه سرف وليسوا من أهله. والحال في أنهم لا يدعون

إخبار رسول الله صلى الله عليه وسلم ما فعوا و لا يدعُ

لوكان ما قبلوا من خبر الواحد ليس لهم أن ينهاهم

وكان مما ورد في جوابه: على ما رواه عَطَاء بْن يَسَارِ أَنَّ رَجُلًا قَبَّلَ امْرَأَتُهُ وَهُوَ صَائِمٌ فِي رَمَضَانَ فَوَجَدَ مِنْ ذَلِكَ وَجْدًا شَديدًا فَأَرْسَلَ امْرَأَتُهُ تَسْأَلُ لَهُ عَنْ ذَلِكَ فَدَخَلَتْ عَلَى أُمِّ سَلَمَةَ زَوْجِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَذَكَرَتْ ذَلكَ لَهَا فَأَخْرَتْهَا أُمُّ سَلَمَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُقَبِّلُ وَهُوَ صَائِمٌ فَرَجَعَتْ فَأَخْبَرَتْ زَوْجَهَا بِذَلكَ فَزَادَهُ ذَلكَ شَرًّا وَقَالَ لَسْنَا مثْلَ رَسُول اللهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ اللَّهُ يُحِلُّ لرَسُول الله صَلَّى الله عَكَيْهِ وَسَلَّمَ مَا شَاءَ ثُمَّ رَجَعَتْ امْرَأَتُهُ

عن قبوله»(٤)

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في صحيحه، كتاب أخبار الآحاد، باب ما جاء في إجازة الخبر الواحد الصدوق، رقم (٦٨٢٦)،

<sup>(</sup>٤) الشافعي، الرسالة، ص: ٤٠٢\_٤٠٤

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الآداب، باب الاستئذان، رقم (3017), 7/ 1911

<sup>(</sup>٢) انظر: الكرد، إبراهيم و السحار، محمد، مكانة السنة عند الإمام الشافعي وجهوده في حفظها، بحث مقدم لمؤتمر الإمام الشافعي .

إِلَى أُمِّ سَلَمَةَ فَوَجَدَتْ عَنْدَهَا رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ: « مَا لَهَذه الْمُوْأَة ؟ «فَأَخْبَرَتْهُ أُمُّ سَلَمَةَ ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «أَلَا أَخْرَرْتِيهَا أَنِّي أَفْعَلُ ذَلكَ» فَقَالَتْ: قَدْ أَخْرَنُّهَا فَذَهَبَتْ إِلَى زَوْجِهَا فَأَخْرَتْهُ فَزَادَهُ ذَلكَ شَرًّا وَقَالَ لَسْنَا مثْلَ رَسُولِ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللَّهُ يُحِلُّ لرَسُولِه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَا شَاءَ فَغَضَبَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ وَقَالَ : «وَالله إنِّي لَأَتْقَاكُمْ للهُ وَأَعْلَمُكُمْ بِحُدُودِهِ ((').

ففي قول النبي صلى الله عليه وسلم: «أَلَا أَخْبَرْ تِيهَا أَنِّي أَفْعَلُ ذَلكَ «، دلالة على أن خبر أم سلمة عنه مما يجوز قبوله؛ لأنه لا يأمرها بأن تخبر عن النبي إلا وفي خبرها ما تكون الحجة لمن أخبرته. وهكذا خبر امرأته إن كانت من أهل الصدق عنده»، وقال رحمه الله: «ألا ترى أن قضاء القاضي على الرجل للرجل إنها هو خبر يخبر به عن بينة تثبت عنده، أو إقرار من خصم به أقر عنده وأنفذ الحكم فيه، فلم كان يلزمه بخبره أن ينفذه بعلمه كان في معنى المخبر بحلال وحرام، قد لزمه أن يحله ويحرمه بم شهد منه». (٢)

ومن جميل ما يذكر في هذا المبحث، أن الإمام الشافعي قد أبدع في الرد على منكري خبر الواحد، من وجوه:

أولا: إيراد الأخبار الثابتة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، الدالة على أن خبر الواحد أقام به الرسول صلى الله عليه وسلم الحجة، وعمل المسلمون به في عهده صلى الله عليه وسلم. ثانياً: «الانتقال إلى لون آخر من ألوان الاستدلال

فقال: إن خبر الواحد نعمل به في حياتنا فيها لا يقل عن الأحاديث التي يرويها الآحاد من الرواة، وذلك أننا نرى القاضي يقضى في الرجل للرجل بحكم من الأحكام... هذا الحكم في حقيقته إنها هو خبر يخبر به القاضي عن بينة تثبت عنده، أو إقرار من الخصم، ثم ينفذ هذا الحكم... إن هذا في معنى المخبر بحلال وحرام وبعبارة أخرى في معنى راوى السنة أو الأحادث(")

ثالثا: الرد على من يقولون إن من علامة الضعف في خبر الواحد ترك بعض الأئمة له، فيقول: إن خبر الواحد ثابت على كل حال، حتى لو عمل بغيره أحد الأئمة، أو لم يمض عمل من الأئمة بمثله، لأن كل هذا يحدث حين يجهلون بعض الأخبار، وعندما يصلهم علم بهذه الأخبار فإنهم يتمسكون بها ولا يحيدون عنها(١)

رابعاً: الرد على من يقولون بالعدد في قبول خبر الواحد، وقد يستدلون بطلب عمر راويا آخر مع رجل أخبره خبرا عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، فيقول

<sup>(</sup>٣) الشافعي، الرسالة، ص ٤٢١ ـ ٤٢١

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ص٤٢٤\_٤٣١ بتصرف.

<sup>(</sup>١) رواه الإمام مالك في موطئه، رقم (٦٤١)، ج ١، ص٢٩١، والإمام الشافعي في مسنده، رقم (١١٩١) ،ج١، ص٢٤٠، وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٢) الشافعي، الرسالة، ص ٤٠٥

على كلهم»(١)

رحمه الله: إن عمر، رضى الله عنه لا يفعل هذا إلا لأحد أسباب ثلاثة: إما للحيطة فقط، وإن كانت الحجة تثبت بخبر الواحد عنده فخبر الاثنين يزيدها ثبوتا، وربيا طلب مخمرا آخر، لأنه لا يعرف الأول فيقف في خبره حتى يأتي مخبر آخر يعرفه، وهذا هو الواجب، فلا يقبل الخبر إلا عن معروف، حتى يمكن الوقوف على الصفات التي قبل بها خبر الراوي، ويحتمل أن الذي أخبره ليس بمقبول عنده، فيرده، كي يجد غيره ممن يقبل قوله»(').

خامساً: لفت النظر إلى أن عمل بعض الصحابة بخلاف الخبر لا يضعفه، وبهذا يرد على من اتخذوا هذا مقياسه لعدم صحة الخبر ولا يثبتونه عندئذ، فيقول: «وفي هذا ما يبين أن العمل بالشيء بعد النبي إذا لم يكن بخبر عن النبي لم يوهن الخبر عن النبي عليه السلام(١). وأورد من فمل الصحابة والتابعين من بعدهم ما يدل على تمسكهم بخبر الواحد و رجوعهم

سادساً: اجماله بعد هذا كله قبول علماء الأمصار

إليه، وإن خالف رأيا رأوه أو فتيا أفتوا مها(٣)

لخبر الواحد، ثم قال: « لو جاز لأحد من الناس أن يقول في علم الخاصة أجمع المسلمون قديها وحديثاً على تثبيت خبر الواحد، والانتهاء إليه، بأنه لم يعلم من فقهاء المسلمين أحد إلا وقد ثبته جاز لي. ولكن أقول: لم أحفظ عن فقهاء المسلمين أنهم اختلفوا في

تثبيت خبر الواحد بها وصفت من أن ذلك موجوداً

المطلب الثالث: رأي الإمام الشافعي

ذهب الإمام الشافعي إلى القول بأن السنَّة لا

تنسخ القرآن بحال، لا فرق في ذلك بين السنَّة المتواترة

وأخبار الآحاد. كما أنه لا يُحْكَمُ بكون القرآن ناسخا

للسنَّة التي تبدو مخالفة له إلاَّ إذا وردت سُنَّةُ أخرى

تفيد ذلك النسخ وتبيِّنُه. وخالفه في ذلك جمهور من

وقد أثارت قضية نسخ القرآن بالسُّنة جدلاً كبيراً

بين العلماء حول موقف الشافعي منها، وقد تباينت

آراؤهم حول فهم كلامه، فذهب الفريق الأول إلى

القول بالجواز، مستدلين لرأيهم بها علم من وجوب

طاعة الرسول صلى الله عليه وسلم، وأنها من طاعة

الله تعالى، وبأن السنة وحي من الله كما أن القرآن

كذلك، وعليه فإن نسخ الوحى بالوحى جائز، لأن

كل ذلك سواء في أنه وحي(١). أما الفريق الثاني

جاء بعده من الأصوليين حتى من أتباع مذهبه.

في النسخ بين القرآن والسنَّة (٥):

<sup>(</sup>١) الشافعي، الرسالة، ص ٤٣٤\_٤٣٤

<sup>(</sup>٢) الشافعي، الرسالة، ص٤٤٦

<sup>(</sup>٣) الشافعي، الرسالة، ص٤٤٨ ٢٥٤ (٣)

<sup>(</sup>٤) الشافعي، الرسالة، ص ٤٥٨\_٤٥٨

<sup>(</sup>٥) الكرد، السحار، مكانة السنة عند الإمام الشافعي وجهوده في حفظها، ص ٤٢٥

<sup>(</sup>٦) ابن حزم، أبو محمد على بن أحمد بن سعيد القرطبي، الإحكام في أصول الأحكام، تحقيق: الشيخ أحمد محمد شاكر، قدم له: الأستاذ الدكتور إحسان عباس، دار الآفاق الجديدة، بیروت، ج ٤، ص ١٠٧.

السمرقندي، أبو بكر محمد بن أحمد، ميزان الأصول في نتائج العقول في أصول الفقه، تحقيق :عبد الملك السعدي، جامعة

ينسخها إلا سنة لرسول الله؛ ولو أحدث الله لرسوله في أمر سن فيه، غير ما سن رسول الله لسن فيها أحدث

الله إليه، حتى يبين للناس أن له سنة ناسخة للتي

قبلها مما يخالفها. وهذا مذكور في سنته صلى الله عليه

والتحقيق في هذه المسألة هو ما ذهب إليه

الزركشي، فقال: «والصواب أن مقصود الشافعي أن

الكتاب والسنة لا يوجدان مختلفين إلا ومع أحدهما

مثله ناسخ له، وهذا تعظيم عظيم، وأدب مع الكتاب

والسنة، وفهم بموقع أحدهما من الآخر، وكل من

تكلم في هذه المسألة لم يقع على مراد الشافعي، بل

فهموا خلاف مراده حتى غلطوا وأولوه» (٣)، وبهذا

قال في جمع الجوامع: قال الشافعي: «وحيث وقع

نسخ القرآن بالسنة فمعها قرآن عاضد لها، يبين توافق

وسلم».(۲)

فذهب للمنع واستدلوا لرأيهم بأدلة كثيرة منها: قوله تعالى: «وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لتُبَيِّنَ للنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلُّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ» ( النحل ٤٤:)، وهذا يفيد أن وظيفة الرسول صلى الله عليه وسلم منحصرة في بيان القرآن، وفي حالة النسخ لم تكن حينئذ بياناً له بل تكون رافعة له، واستدلوا على المنع أيضا بأن القرآن نفسه هو الذي أثبت جميعه بالسنة، فلو فسخته السنة لعادت على نفسها بالإبطال(١)

ونص الشافعي في المسألة: «...وفرض فيه فرائض أثبتها، وأخرى نسخها، رحمة لخلقه، بالتخفيف عنهم.. وأبان الله لهم أنه إنها نسخ ما نسخ من الكتاب بالكتاب، وأن السنة لا ناسخة للكتاب، وإنها هي تبع للكتاب، يمثل ما نزل نصاً، ومفسرة معنى ما أنزل الله منه جملاً.. وفي قوله: « قُلْ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَبَدِّلَهُ مِنْ تِلْقَاءِ نَفْسِي إِنْ أَتَّبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَيَّ إِنِّي أُخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْم عَظِيم (يونس:١٥)، بيان ما وصفت، من أنه لا ينسخ كتاب الله إلا كتابه، كما كان المبتدىء لفرضه، فهو المزيل المثبت لما شاء منه.. وكذلك قال: «يَمْحُوا اللهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعَنْدَهُ أُمُّ الْكتَابِ « (الرعد:٣٩)، هكذا سنة رسول الله، لا

<sup>(</sup>٢) الشافعي، الرسالة، ص٦٠١، الشافعي، محمد بن إدريس، أحكام القرآن للشافعي، جمع: أحمد بن الحسين بن على بن موسى الخسروجردي الخراساني، أبو بكر البيهقي، كتب هوامشه: عبد الغنى عبد الخالق، قدم له: محمد زاهد الكوثري، مكتبة الخانجي، القاهرة، الطبعة٢ ، ١٩٩٤م،

<sup>(</sup>٣) الزركشي، أبو عبد الله بدر الدين محمد بن عبد الله بن بهادر ، البحر المحيط في أصول الفقه، دار الكتبي، ط١ ١٩٩٤م، ج٥، ص٢٦٩.

زكريا السنيكي، غاية الوصول في شرح لب الأصول، ص ٩٢. الغزالي، أبو حامد محمد بن محمد الطوسي، المستصقى، تحقيق: محمد عبد السلام عبد الشافي، ،دار الكتب العلمية، بيروت، ط۱، ۱۹۹۳م، ص ۱۰۰.

أم القرى، مكة، ١٩٨٤م، ج٢، ص ٢٨١.

<sup>(</sup>١) انظر: الزرقاني، محمد عبد العظيم ، مناهل العرفان في علوم القرآن، مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه، االقاهرة: ط٣، ج۲، ص ۲۳۷ \_ ۲٤۱

السنيكي، زكريا بن محمد بن أحمد، غاية الوصول في شرح لب الأصول، دار الكتب العربية الكبرى، مصر، ص٩٢

جهود الإمام السافعي في حدمه السنة النبوية وعلوم

الكتاب و السنة». (١)

# المطلب الرابع: جهود الإمام الشافعي في نشر السُّنة وتدوينها:

قال الفحل في مقدمة مسند الشافعي: تبلغ كتب الشافعي حوالي مئة وأربعين كتاباً ذكر منها ابن النديم في الفهرست أكثر من مئة، كها أن هنالك قائمة أخرى ذكرها الحافظ ابن حجر في توالي التأسيس نقلا عن البيهقي (٢) ومنها ما كتبه في بغداد ومنها ما كتبه في مكة، و منها ما كتبه في مصر، وأهم كتبه:

أولا: كتاب الأم: ويعد من أشهر مصنفاته رحمه الله وآخرها، وهو بحق مفخرة من مفاخر المسلمين عامة، فهو موسوعة ضخمة شملت الفروع والأصول واللغة والتفسير والحديث، كما إنه حوى بين دفتيه عددا هائلا من الأحاديث والآثار وفقه السلف، وطريقته فيه التصدير بالآيات ويتناولها بالشرح والتحليل والاستنباط، ثم يفعل الأمر نفسه

(۱) العطار، حسن بن محمد بن محمود ، حاشية العطار على شرح الجلال المحلي على جمع الجوامع، دار الكتب العلمية، بيروت، ج ٢، ص ٧٩.

وقال العطار في حاشيته على الكتاب ٢/ ١٣٣: هذا فهمه المصنف من قول الشافعي في الرسالة لا ينسخ كتاب الله إلا كتابه، ج٢، ص ١٣٣.

(۲) ۲) الشافعي، أبو عبد الله محمد بن إدريس بن العباس بن عثمان ، مسند الإمام الشافعي،،رتبه: سنجر بن عبد الله الجاولي، أبو سعيد، علم الدين، حقق نصوصه وخرج أحاديثه وعلق عليه: ماهر ياسين فحل، شركة غراس للنشر والتوزيع،، الكويت، ط1، ۲۰۰۶م، ص 23.

مع الأحاديث المتعلقة بالباب محتكما إلى اللغة في فهمها والاستنباط منها، وهو في كل ذلك يحاور ويناقش ويناظر بكل موضوعية وأدب مع ذكر الأهوال ومذاهب الفقهاء من السلف في المسائل الخلافية، ويعد كتاب الأم كتابا جامعا لكثير من كتب الأصول والفقه والحديث حيث حوى بين دفتيه كتاب الرسالة وإبطال الاستحسان وجماع العلم واختلاف الحديث وسير الواقدي وسير الأوزاعي والرد على محمد بن الحسن واختلاف العراقيين واختلاف علي وعبد الله بن مسعود واختلاف مالك والشافعي. وقد تميز الكتاب بسات جعلته في مصاف المقدمة بالنسبة لتراث الأمة الإسلامية ومنها:

\_ أنه يعد من أقدم المصنفات الجامعة لمعظم علوم الفقه الإسلامية وقد حوى الكثير من النصوص والأحاديث والآثار حتى زادت الآثار فيه على أربعة آلاف حديث مما يعني أنه من الكتب المسندة المهمة خاصة مع تقدم وفاة الشافعي وأخذه عن إمامي الحجاز مالك وسفيان.

- اشتهاله على المناظرات والمناقشات العلمية الدقيقة التي تربى الملكة وتصقل الموهبة.

ثانيا: السنن المأثورة: وكتابه هذا يعد من عيون التراث الإسلامي، ومن الجميل في الأمر أن الذي روى هذا الكتاب إمام من أئمة المذهب الحنفي، وهو أبو جعفر الطحاوي، وهذا أكبر دليل على نبذ التعصب المذهبي المقيت والتقليد الأعمى الذي لا يحتكم إلى دليل، وقد شمل الكتاب رواية أحاديث

في معظم أبواب الفقه الإسلامي، وهو غير مكرر في كتاب الأم، ويلاحظ فيه أن كثيرا من أسانيد الكتاب هي من رواية الإمام الشافعي عن الإمام مالك عن نافع عن ابن عمر وهو ما يعرف بين المحدثين بسلسلة الذهب.

ثالثا: مسند الشافعي: وهذا الكتاب لم يصنفه الشافعي وإنها جمع له من مجموع كتبه قام بجمعه أحد تلامذته، ويتميز هذا الكتاب بأهميته لعتاقته وجودته وعلو إسناده. (١)

## المطلب الخامس: منهج الإمام الشافعي في قبول الحديث المُرسل:

لقد اختلفت آراء العلماء في الحكم على الحديث المرسل من حيث قبوله أو رده، كما اختلفوا في حكم الإمام الشافعي - رحمه الله تعالى - عليه أيضًا، لذا سأنقل رأيه بشكل واضح من مؤلفاته التي خلفها لنا وهي معتمدة عند كل من يعرف مذهب الإمام رحمه الله تعالى. فالمرسل: ما رواه التابعي قائلًا: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ولم يذكر من روى عنه الحديث، وكذا لو روى الصحابي الحديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ولم يسمعه منه، بل سمعه من صحابي آخر، ولكن أسقطه، فهذا كله مرسل(٢). ولما كان التابعون - رضى الله عنهم - منهم من رأى جمعًا غفيرًا جدًا من الصحابة - رضي الله عنهم - وهؤ لاء

هم كبار التابعين. ومنهم من رأى عددًا محدودًا منهم وهؤلاء هم صغار التابعين - فقد اختلف حكم الشافعي - رضي الله عنه - بالنسبة لمرسل التابعي الكبير ومرسل التابعي الصغير، وكذا بالنسبة لمرسل الصحابي. وقد رد مرسل التابعي وقبل مرسل الصحابي وقبل مرسل التابعي الكبير بشروط.

ذكر الإمام الشافعي - رحمه الله - في كتاب: الرسالة. رأيه واضحًا جليًا لا يحتاج إلى الاعتماد على غيره. كما أن كل من نقل هذا من علماء المصطلح ذكروا قيده، كالنووي والعراقي والسخاوي والسيوطي وغيرهم.

قال العراقي: \* والشافعي بالكبار قيدا \*\* ومن روى عن الثقات أبدا \* \* ومن إذا شارك أهل الحفظ \*\* وافقهم إلا بنقص لفظ \*(") قال الشافعي: فقال: أي المناظر: فهل تقوم بالحديث المنقطع حجة على من علمه. وهل يختلف المنقطع؟ أو هو وغيره سواء؟ قال الشافعي: فقلت له: المنقطع مختلف فمن شاهد أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم من التابعين فحدث حديثًا منقطعًا عن النبي صلى الله عليه وسلم أعتبر عليه بأمور: منها: أن ينظر إلى ما أرسل من الحديث، فإن شركه فيه الحفاظ المأمونون فأسندوه إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم بمثل معنى ما روى كانت هذه دلالة على صحة من قبل عنه وحفظه.

<sup>(</sup>٣) السخاوي، شمس الدين أبو الخير محمد بن عبد الرحمن بن محمد فتح المغيث، تحقيق: على حسين على، مكتبة السنة -

مصر، ط۱، ۱٤٤۲ه، ج۱، ص ٤٢.

<sup>(</sup>١) مقدمة الفحل في تحقيقه لمسند الشافعي ص ٤٤ ـ ٤٧ (٢) انظر: السيوطي، تدريب الراوي ،ج٢، ص٢٩٤.

والمحكمة البحوث المحكمة

وإن انفرد بإرسال حديث لم يشاركه فيه من يسنده قبل ما ينفرد به من ذلك ويعتبر عليه بأن ينظر: هل يوافقه مرسل غيره ممن قبل العلم عنه من غير رجاله الذين قبل عنهم، فإن وجد ذلك كانت دلالة يقوى له مرسله وهو أضعف من الأولى. وإن لم يوجد ذلك نظر إلى بعض ما يروى عن بعض أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم قولًا له، فإن وجد يوافق ما روى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم كانت في هذه دلالة على أنه لم يأخذ مرسله إلا من أصل يصح إن شاء الله تعالى، وكذلك إذا وجد عوام من أهل العلم يفتون بمثل معنى ما ورى عن النبي صلى الله عليه وسلم قال الشافعي: ثم يعتبر عليه: بأن يكون إذا سمى من روى عنه لم يُسمى(١) مجهولًا ولا مرغوبًا عن الرواية عنه فيستدل بذلك على صحته فيها روى عنه، ويكون إذا شرك أحدًا من الحفاظ في الحديث لم يخالفه. فإن خالفه وجد حديثه أنقص كانت في هذه دلائل على صحة مخرج حديثه، ومتى خالف ما وصفت أضر بحديثه. حتى لا يسع أحدًا منهم قبول مرسله.

قال: وإذا وجدت الدلائل بصحة حديثه بها وصفت أحببنا أن نقبل مرسله، ولا نستطيع أن نزعم أن الحجة تثبت ثبوتها بالمتصل، وذلك أن معنى المنقطع مغيب، يحتمل أن يكون حمل عمن يرغب عن الرواية عنه، إذا سمى، وأن بعض المنقطعات – وإن وافقه مرسل مثله – فقد يحتمل أن يكون مخرجها واحدًا، من

حيث لو سمى لم يقبل، وأن قول بعض أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم إذا قال برأيه، لو وافقه يدل على صحة مخرج الحديث دلالة قوية إذا نظر منها، ويمكن أن يكون إنها غلط به حين سمع قول بعض أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم يوافقه، ويحتمل مثل هذا فيمن وافقه من بعض الفقهاء (٢). ومن هذا النص نستطيع أن نحدد شروط قبول الشافعي للمرسل. فقد اشترط أن يكون المرسل من كبار التابعين ثم بشرط الاعتبار في المرسل والمرسل. فاعتباره بالمرسل بالفتح المتنار في المرسل والمرسل. فاعتباره بالمرسل بالفتح ينظر إلى ما أرسل من الحديث فإن شركه فيه الحفاظ المأمونون فأسندوه إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم بمثل معنى ما روى.

٢ - أن يوافقه مُرسل آخر بشرط أن يكون من غير رجال المرسل الأول القوله: ويعتبر عليه: بأن ينظر هل يوافقه مرسل غيره ممن قبل العلم عنه من غير رجاله الذين قبل عنهم.

٣ - أن يوافقه قول لبعض الصحابة رضي الله عنهم لقوله: وإن لم يوجد نظر إلى بعض ما يروى عن بعض أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم قولا له.

٤ - أن يوافقه فتوى أكثر العلماء بمقتضاه لقوله:
 وكذلك إن وجد عوام من أهل العلم يفتون بمثل
 معنى ما روي عن النبي صلى الله عليه وسلم.

(٢) الشافعي، الرسالة ، ص ٤٦٤.

<sup>(</sup>١) الشافعي، الرسالة، ص ٤٦١ ـ ٤٦٥.

وأما اعتباره بالمرسل بالكسر:

۱ – أن يكون إذا سمى من روى عنه لا يسمي مجهولا ولا مرغوبا عن الرواية عنه لقوله: ثم يعتبر عليه: بأن يكون إذا سمى من روى عنه لم يسمي كذا بالأصل بإثبات حرف العلة مع الجازم وهذا كثير في لغة الشافعي. مجهولا ولا مرغوبا عن الرواية عنه فهو ثقة لا يروي إلا عن ثقات.

٢ - أن يكون إذا شرك أحدا من الحفاظ في حديث لم يخالفه أبحيث يكون ثبتا حافظا وذلك لقوله: ويكون إذا شرك أحدا من الحفاظ في حديث لم يخالفه فإن خالفه وجد حديثه أنقص كانت في هذه دلائل على صحة مخرج حديثه أفقد شرط أن يكون المرسل ثقة حافظاً ضابطا ثبتاً وكذلك لا يروي إلا عن مثلها فإن كان يروي عن الضعفاء والمجهولين لا يقبل مرسلها والله أعلم.

٤ - حُجية المرسل بعد الاعتضاد.

إن هذه الشروط التي وضعها الشافعي - رحمه الله تعالى - لقبول المرسل وقيده بها إن فقد منها شرط ضر ذلك بالمرسل فلا يقبل القوله: ومتى خالف ما وصفت أضر بحديثه، حتى لا يسع أحدا منهم قبول مرسله، وقد بين الشافعي - رحمه الله - الشبهة في هذا عندما قال في آخر ما نقلناه عنه: وذلك أن معنى المنقطع مغيب يحتمل أن يكون حمل عمن يرغب عن الرواية عنه إذا سمى. وإن بعض المنقطعات وإن وافقه مرسل مثله، فقد يحتمل أن يكون مخرجها واحدا من حيث لوسمى لم يقبل، وإن قول بعض الصحابة، إذا قال لو

وافقه يدل على صحة المخرج، ويمكن أن يكون إنها غلط به حين سمع قول الصحابي يوافقه، ويحتمل مثل هذا فيمن وافقه من بعض الفقهاء وقال الشيخ أحمد شاكر معلقاً: «يريد بيان المعنى الذي كان عنه المنقطع مغيباً مع ترجيح المنقطع عن كبار التابعين إذا وافقه قول بعض الصحابة فيأتي بوجهي الاحتمال الأول: أن موافقة قول الصحابي يدل دلالة قوية على صحته والثاني يمكن أن يكون التابعي سمع الخبر ممن لو سمى لم يقبل فلها رأى قول الصحابي يوافقه غلط فيه فظنه أمارة صحته، فرواه على الإرسال، ولم يسم من حدثه إياه(۱)»

ما إذا عضد بمسند جاء من طريق آخر، فلا يخلو إن كان المسند صحيحاً صار أي المسند والمرسل أقوى من صحيح جاء من طريق واحد، كما قال العراقي: «فإن يقل فالمسند المعتمد... فقل: دليلان به يعتضد». أي فإن قيل: قولكم يقبل المرسل إذا جاء مسندا من وجه آخر لا حاجة حينئذ إلى المرسل، بل الاعتماد حينئذ على الحديث المسند، والجواب أنه بالمسند تبينا

صحة المرسل، وصارا دليلين يرجح بها عند معارضة

دليل واحداً فقوله: «به «أي بالمسند يعتضد المرسل. (٢)

 <sup>(</sup>١) ابن الجوزي، جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن علي
 بن محمد، التبصرة، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١،
 ١٥٣٠، ج١، ص ١٥٣.

 <sup>(</sup>۲) السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين، تدريب الراوي في شرح تقريب النواوي،، تحقيق: أبو قتيبة نظر محمد الفاريابي، دار طيبة، الرياض، ج١، ص١٩٩.

وهو الذي ذكره النووي في التقريب (١)، وقال ابن الصلاح في الجواب: » فجوابه أنه بالمسند تتبين صحة الإسناد الذي فيه الإرسال حتى يحكم له مع إرساله بأنه إسناد صحيح تقوم به الحجة. (٢) وأما إذا كان العاضد مسندا ضعيفاً أو مرسلا آخر من غير طريق الأول وغيرهما مما ذكره الشافعي فإنه يحتج به ؟ لأنه صار في مرتبة الحسن.

### المطلب السادس: اعتناء الإمام الشافعي بالأسانيد ونقد الرجال:

روى الكثير من المحدثين عن الإمام الشافعي داود السجستاني (٣)، والنسائي (١)، وابن ماجه (٥)

رحمه الله الكثير من الأحاديث في كتبهم ومنهم :أبو

والدارمي(٢)، والدارقطني(٧)، والحاكم(٨) وابن عساكر(٩)، والبغوي(١١٠)، والبيهقي(١١١)، وأحمد (١٢)، والطحاوي(١٣)، وابن خريمة (١٤).

ولعل السبب في ذلك: «أن رواياته حفظت لنا كثيراً من الروايات التي ضاعت أصولها، أو التي لم تر أصولها النور حتى الآن، وأكبر مثل لهذا حديث سفيان

<sup>(</sup>١) انظر: السيوطي، تدريب الراوي في شرح تقريب النواوي،

<sup>(</sup>٢) ابن الصلاح، عثمان بن عبد الرحمن أبوعمرو تقى الدين ، معرفة أنواع علوم الحديث، ويعرف بمقدمة ابن الصلاح، تحقيق: نور الدين عتر، الناشر: دار الفكر، سوريا، دار الفكر المعاصر، بيروت، ١٤٠٦ه - ١٩٨٦م، ص ٢٩.

<sup>(</sup>٣) بمثل: الحديث رقم (١٨٩٧)، ج ٢، ص١٨٠، والحديث (۲۲۰۱)، ج ۲، ص۲۲۳، والحدیث (۳۲۱۰)، ج ۳،

<sup>(</sup>٤) بمثل: الحديث رقم (٢٨٧٨)، ج ٥، ص٦، والحديث (٣١٧٨)، ج ٦، ص٤٥، والحديث (٣٨٨٨٢) ،ج٧، ص٣٨، والحديث(٤٦٤٨) ، ج٧، ص٢٠٢.

<sup>(</sup>٥) بمثل: حدیث رقم (٤٣٤)، ج ١، ص١٤٩، وحدیث (٤٠٤٩)، ج ۲، ص۱۳٤٠.

<sup>(</sup>٦) بمثل: الحديث رقم (١٥٢) ١/ ٤٣١.

<sup>(</sup>٧) بمثل: حديث رقم (١٨)، (١٩) ١/ ٦٩، والحديث (٤) ٢/ ٣٧، والحديث (٨٧) ٢/ ٢٥٦، والحديث (٦٢)

<sup>(</sup>٨) بمثل: الحديث رقم (٢٩٠٥) ٢/ ٢٥٠، والحديث (٨٣٦٣)

<sup>(</sup>٩) ابن عساكر، أبو القاسم على بن الحسن بن هبة الله ،تاريخ دمشق، تحقيق: عمرو بن غرامة العمروي، دار الفكر، بیروت،: ۱۹۹۵م، ج۱ ص ۱۹۰

<sup>(</sup>١٠) البغوي، أبو محمد الحسين بن مسعود بن محمد بن الفراء، شرح السنة،، تحقيق: شعيب الأرذؤوط، محمد زهير الشاويش، المكتب الإسلامي- دمشق، ،ط٢ ١٤٠٣ه، ۱۹۸۳م، ج۱، ص ۱۹۹،

<sup>(</sup>١١) بمثل: الحديث رقم (١)، ج١، ص٣، والحديث (٣)، ج١، ص٤، والحديث (١٣)، ج١، ص٦، والحديث (٤٧)، ج

<sup>(</sup>۱۲) فی مسنده بمثل: الحدیث رقم (۱۷۷۸)، ج ۱، ص۲۰۸، والحديث (٤٤٤٢)، ج ١، ص٢٦٦، والحديث (٥٨٦٢)، ج ۲، ص۱۰۸.

<sup>(</sup>۱۳) في شرح معاني الآثار، الحديث رقم (٤٠٨)، ج ١، ص٧٧، والحديث (٨٠٤)، ج ١، ص١٤٤، والحديث (١٠٠٣)، ج ۱، ص۱۸۳.

<sup>(</sup>١٤) بمثل: الحديث رقم (٩٨٠)، ج ٢، ص٩٠، والحديث (۹۸۵)، ج ۳، ص۹۲، والحدیث (۱۳۶۷)، ج۲، ص۳۰۷.

بن عيينة الذي اعتمد عليه كثيراً، مع روايات مالك في التدليل على الأحكام التي ساقها في الأم، فليست مصنفات ابن عيينة موجودة بين أيدينا الآن، وذلك على الرغم من أنه من أوائل المصنفين في الحجاز، وقل مثل ذلك في حديث إبراهيم بن أبي يجيى، فأكبر الظن أن مصنفاته ضاعت، لإهمال المحدثين لها تبعا لرأيهم غير الحميد في إبراهيم بن يجيى، ومن ثم أسهموا في ضياع أحاديثه، ويقال: إن موطأه كان أكبر من موطأ مالك» (١).

كما أن هذه الروايات تُعد أقدم ما قدم من أحاديث الأحكام التي يمكننا أن نثق بها، وبالتالي ما يستنبط منها من أحكام (<sup>\*</sup>) فضلاً عن كون أغلب هذه الروايات صحيحة، وما كان منها ضعيفاً فهو صالح للاعتبار(<sup>\*</sup>).

سابعاً: اهتمام الإمام الشافعي بعلل الأحاديث: خاض الإمام الشافعي رحمه الله في علم العلل وهو علم من أدق علوم الحديث الشريف ومن أصعبها ولا يخوضه إلا الجهابذة من المحدثين ومن الأمثلة على ذلك ما ذكره ابن أبي حاتم (<sup>3</sup>) قال :أخبر نَا أَبُو مُحَمَّد،

حدثنا ابْنُ عَبْدِ الْحَكَمِ سَمِعْتُ الشَّافِعِيَّ يَقُولُ: قَالَ شُعْبَةُ: حَدَّثِنِي مَّادٌ، بِحَدِيثِ عَنْ إِبْرَاهِيمَ، فَقُلْتُ: مَنْ أَخْبَرَكَ؟ سَمِعْتَ هَذَا مِنْ إِبْرَاهِيمَ؟ قَالَ: لا، فَقُلْتُ: مَنْ مَنْ أَخْبَرَكَ؟ قَالَ: أَخْبَرَنِي مَنْصُورٌ. قَالَ: فَجِئْتُ إِلَى مَنْصُورٍ، فَقُلْتُ: أَخْبَرَنِي مَنْصُورٌ. قَالَ: فَجِئْتُ إِلَى مَنْصُورٍ، فَقُلْتُ: كَعَرْبَيْ حَمَّادٌ، عَنْكَ بَحَديث عَنْ مَنْصُورٍ، فَقُلْتُ: أَخْبَرَنِي مَنْصُورٌ، فَقُلْتُ: لا، أَخْبَرَنِي مَعْدَةُ مِنْ إِبْرَاهِيمَ، فَلَقِيتُ مُعْيِرةً، فَقُلْتُ: رَوَيْتَ عَنْ إِبْرَاهِيمَ كَذَا وَكَذَا؟ قَالَ: نَعَمْ، قُلْتُ: سَمِعْتَهُ مِنْهُ؟ قَالَ: لا، أَخْبَرَنِي حَلَّالُ: نَعَمْ، قُلْتُ: سَمِعْتَهُ مِنْهُ؟ قَالَ: لا، أَخْبَرَنِي حَلَّاكُ: سَمِعْتَهُ مِنْهُ؟ قَالَ: فَحَرَصْتُ أَنْ أَغْرِفَ مَكْنُ خَرَجَ لِبْرَاهِيمَ كَذَا الْخَديثِ؟ فَلَمْ أَقْلِرُهُ. فَذَكُوتُ هَذَا الْخَديثِ لأَبِي فَقَالَ: هَحَرَضْتُ أَنْ أَعْرِفَ مَكْنُ خَرَجَ فَقَالَ: هَذَا الْخَديثِ؟ فَلَمْ أَقْدُرُهُ. فَذَكُوتُ هَذَا الْخَديثِ لأَبِي فَعَلْهِ فَسَلَّمَ: «أَنَّ أَعْرِبُكُ فَي الصَّلَاةِ، فَأَمَرَهُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنْ يُعِيدَ الْوُضُوءَ، وَالصَّلاةَ» وَسَلَّمَ أَنْ يُعِيدَ الْوُضُوءَ، وَالصَّلاةَ» وَسَلَّمَ أَنْ يُعِيدَ الْوُضُوءَ، وَالصَّلاةَ»

أخبرَنَا أَبُو تُحَمَّد، قَالَ: حَدَّثَنِي ابْنُ عَبْدِ الْحَكَمِ، قَالَ: قَالَ الشَّافِعِيُّ: «كُتُبُ الْوَاقِديِّ كَذِبٌ»

ومثال آخر ذكره ابن أبي حاتم (٥٠): أُخبرنا آبُو مُحَمَّد، قَالَ: حَدَّنِي ابْنُ عَبْدِ الْحَكَم، قَالَ: سَمِعْتُ الشَّافِعِيَّ يَقُولُ: (لا تَثْبُتُ الرِّوَايَةُ عَنْ بَشِيرِ بْنِ نَبِيكِ) أَنَا أَبُو مُحَمَّد، ثَنا ابْنُ عَبْدِ الأَعْلَى، يَقُولُ: سَمَعْتُ الشَّافِعِيَّ، وَاحْتَجَّ عَلَيْهِ رَجُلٌ بِحَدِيثٍ عَنْ أَبِي الزُّبَيْرِ عُمْتَاجُ إِلَى دَعَامَةٍ) أَبِي الزُّبَيْرِ عُمَّد، ثَنا ابْنُ عَبْدِ الأَعْلَى، قَالَ: (اللَّهُ عَلَى عَلْهُ مَا أَبُو الزُّبَيْرِ عُمْتَاجُ إِلَى دَعَامَةٍ) النَّا أَبُو مُحَمَّد، ثَنا ابْنُ عَبْدِ الأَعْلَى، قَالَ: قالَ الشَّافِعِيُّ: (اللَّهُ عَلْمَ اللَّهُ عَبْدِ الْأَعْلَى، قَالَ الشَّافِعِيُّ: (اللَّهُ عَلْمَ اللَّهُ وَسَلَمَةً لَمْ يُعْقِبْ) فَذَكَرْتُ ذَلِكَ لاَّي، فَقَالَ: (الا أَعْرَفُ أَبُو سَلَمَةً لَمْ يُعْقِبْ) لَهُ، أَمَّا أَبُو سَلَمَةً بْنُ عَبْدِ

<sup>(</sup>١) انظر: رفعت عبد المطلب ،مقدمة مسند الشافعي ،ج ١، ص٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج١، ص٩.

<sup>(</sup>٣) الفحل، مقدمة مسند الشافعي، ص ٧٥.

<sup>(</sup>٤) ابن أبي حاتم، أبو محمد عبد الرحمن بن محمد بن إدريس بن المنذر التميمي ،آداب الشافعي ومناقبه، قدم له وحقق أصله وعلق عليه: عبد الغني عبد الخالق، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤٢٤م، ج١، ص ١٦٧ ـ ١٦٨

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق، ج ١، ص ١٦٩.

الأَسَدِ، فَانْنُهُ عُمَرُ الَّذِي زَوَّجَ أُمَّهُ مِنَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

وَأَمَّا أَبُو سَلَمَةَ بْنُ عَبْدِ الرَّحْنِ بْنِ عَوْف، فَابْنُهُ عُمَّد، وَلا أَدْرِي مَنْ عَنَى ؟أَخبرنَا أَبُو مُحَمَّد، حدثنا أَبِي، حدثنا حَرْمَلَةُ سَمِعْتُ الشَّافِعِيَّ يَقُولُ: حَدِيثُ أَبِي الْعَالِيَةِ الرِّيَاحِيِّ: رِيَاحٌ، قَالَ أَبِي: يَعْنِي الَّذِي يُرْوَى عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي الضَّحِكِ فِي الصَّلاة: "أَنَّ عَلَى الضَّاحِكِ فِي الصَّلاة: "أَنَّ عَلَى الضَّاحِكِ الْوُضُوءَ "أَنخبرنَا أَبُو مُحَمَّد، تحدثنا أَبِي، عَلَى الضَّاحِكِ الْوُضُوءَ "أَنخبرنَا أَبُو مُحَمَّد، تحدثنا أَبِي، قَالَ: سَمِعْتُ الرَّبِيعَ بْنَ سُلَيْهَانَ يَقُولُ: " كَانَ الشَّافِعِيُ يُبَيّنُ أَمْرَ إِبْرَاهِيمَ بْنَ أَبِي يَعْيَى، وَيَقُولُ: كَانَ قَدَرِيًّا».

قَالَ أَبُو مُحَمَّد: لَمْ يَبِنْ لَهُ أَنَّهُ كَانَ يَكْذِبُ، وَكَانَ يَحْدِبُ، وَكَانَ يَحْدِبُ، وَكَانَ يَحْدِبُ أَنَّهُ طَعَنَ النَّاسُ عَلَيْهِ، مِنْ أَجْلِ مَدْهَبِهِ فِي الْقَدَرِ. ومن أمثلة ما ذكره عن التَّصحيف ('): قالَ أَبُو مُحَمَّد: قَالَ الْمُزَنِيُّ: سَمِعْتُ الشَّافِعِيَّ يَقُولُ: صَحَّفَ مَاكَ فَي عُمَرَ بْنَ عُثْهَانَ، وَإِنَّهَا هُوَ: عَمْرُو بْنُ عُثْهَانَ.

وَفِي جَابِرِ بْنِ عَتِيك، وَإِنَّاهُو جَبْرُ بْنُ عَتِيك. وَفِي عَبْدِ الْلَكِ بْنِ قُرِيْر، وَإِنَّمَا هُوَ عَبْدُ الْعَزِيزِ بْنُ قُرِيْر. فَذَكَرْتُ ذَلكَ لأَبِي، فَقَالَ: صَّدَقَ الشَّافِعِيُّ، وَهُوَ كَمَا قَالَ.

قَالَ أَبُو مُحَمَّد: وَسَمَعْتُ أَبِي يَقُولُ: قَالَ يَحْيَى بْنُ مَعِينَ فِي عَبْدِ الْعَزِيزِ بْنِ قُرَيْرِ هَذَا: لَيْسَ هُوَ عَبْدُ الْعَزِيزِ بْنُ قُرَيْرِ هَذَا: لَيْسَ هُوَ عَبْدُ الْعَزِيزِ بَنُ قُرَيْرِ هَذَا: لَيْسَ هُوَ عَبْدُ الْعَزِيزِ بَنْ قُرَيْبِ الأَصْمَعِيُّ، كَانَ قَدِمَ الْمَدِينَةَ، فَجَالَسَ مَالِكًا، فَحَدَّثَ عَنْهُ مَالِكٌ، وَلَعَلَّهُ حَدَّثَ عَنْهُ مَالِكٌ، وَلَعَلَّهُ حَدَّثَ عَنْهُ مَالِكٌ، الشَّيْخَ مِنَ الْحَدِيثِ، وَقَالَ: عَنْ ثَابِتٍ، فَأَسْفَطَ مَالِكٌ الشَّيْخَ مِنَ الْحَدِيثِ، وَقَالَ: عَنْ ثَابِتٍ، فَأَسْفَطَ مَالِكٌ الشَّيْخَ مِنَ الْحَدِيثِ، وَقَالَ: عَنْ ثَابِتٍ، نَفْسِهِ أَحْبِرِنَا أَبُو

مُحَمَّد: سَمِعْتُ أَبِي يَقُولُ: ﴿غَلِطَ يُحْيَى بْنُ مَعِين، وَمَا يَعُمَّد: سَمِعْتُ أَبْنِهُ، فَإِنَّ عَبْدَ الْعَزِيزِ بْنَ قُرَيْرٍ شَيْخُ يَقُولُ الشَّافِعِيُّ أَشْبُهُ، فَإِنَّ عَبْدَ الْعَزِيزِ بْنَ قُرَيْرٍ شَيْخُ بَصْرِيٌّ، لَيْسَ بِالْقَوِيِّ، قَدِمَ عَلَيْهِمُ اللَّدِينَةِ، فَحَدَّثَ عَنْ

كما حَوت مُصنَّفاته كذلك الاهتمام بالألفاظ واختلافاتها بين الرواة، وبيان الألفاظ الزائدة ومن زادها، ومن أمثلة ذلك:

ما رواه البيهقي رحمه الله(<sup>†</sup>): بعد حديث: "لا يخطب أحدكم على خطبة أخيه ولا يبيع على بيع أخيه(<sup>†</sup>)"، قال الشافعي رحمه الله: وقد زاد بعض المحدثين "حتى يأذن أو يترك".

وجاء في السنن المأثورة(<sup>1</sup>) عن سفيان بن عينة، عن حميد الأعرج، عن سليهان بن عين عن عن جابر بن عبد الله أن النبي صلى الله عليه وسلم خمى عن بيع السِّنينَ (<sup>1</sup>) وأمرَ بوضع الجوائح .<sup>(1)</sup>

<sup>(</sup>٢) البيهقي ، أحمد بن الحسين بن علي بن موسى، السنن الكبرى، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، الدار الكتب العلمية، بيروت، ط٣٠٠٠٣م، ج٧، ص٢٩١.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في صحيحه، كتاب النكاح، باب لا يخطب على خطبة أخيه، رقم (١٤١٢) ٢/ ١٠٣٢

 <sup>(</sup>٤) الشافعي، محمد بن إدريس، السنن المأثورة ،تحقيق: عبد المعطي أمين قلعجي، دار المعرفة، بيروت، ط١، ١٣٠٦ه، ص ٢٥٥\_٢٥٦ .

 <sup>(</sup>٥) رواه مسلم في صحيحه، كتاب البيوع، باب كراء الأرض،
 رقم (١٥٣٦) وقال في رواية ابن أبي شيبة: عن بيع الشمر
 سنن .

<sup>(</sup>٦) رواه مسلم، كتاب المساقاة باب وضع الحوائج رقم

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ج ١، ص ١٧١.

صلى الله عليه وسلم بمثله. قال أبو جعفر: سمعت المزنى يقول: قال الشافعي رحمه الله: قد كان سفيان يُحدث بهذا الحديث لا يذكر فيه وضع الجوائح، وقال: إني لم أنكر وضع الجوائح؛ لأنه ليس في الحديث ولكن كان في الحديث كلام قبل وضع الجوائح لم أحفظه؛

وجاء في الأم('): أخبرنا عبد الله بن الحارث المخزومي عن سيف بن سليمان عن قيس بن سعد أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قضى باليمين مع الشاهد(٢)، قال عمرو: في الأموال.

وفي الرسالة("): أخبرنا ابن عيينة، عن الزهري، عن عبيد الله بن عبد الله بن عتبة، عن ابن عباس قال: أخبرني الصعب بن جثامة، أنه سمع النبي صلى الله عليه وسلم يسأل عن أهل الدار من المشركين يبيتون فيصاب من نسائهم وذراريهم، فقال رسول الله: «هم منهم». وزاد عمرو بن دينار، عن الزهري: «هم من

أنبأنا سفيان، عن أبي الزبير، عن جابر، عن النبي فلذلك لم أكن أنكره.

عن عمرو بن دينار عن ابن عباس رضي الله عنهما:

(١٥٥٤)، ج٣، ص١١٩١، وقال ابن الأثير في النهاية: الاجتياح من الجائحة: وهي الآفة التي تهلك الثمار والأموال وتستأصلها، وكل مصيبة عظيمة وفتنة كبيرة جائحة، ، والجمع جوائح وأمر بوضع الجوائح يوضع بقدر ما هلك. ج١، ص٢١٦.

- (١) الشافعي، الأم، ج ٦، ص٢٧٣.
- (٢) رواه الطبراني في المعجم الكبير، رقم (١١١٨٥)، ج ١١، ص٥٠٥ بإسناد صحيح.
  - (٣) الشافعي، الرسالة، ص ٢٩٧.

آبائهم»(١).

وبذلك يظهر تَضَلُّع الإمام الشافعي رحمه الله في علم هذا الفن ومدى دقته في الصِّنعة الحديثية.

ثامناً: توثيق الإمام الشافعي للرواة أو تجريحهم وتحرير مصطلحه.

١ ـ توثيق الرواة أو تجريحهم:

تكلم الشافعي رحمه الله في عدد من الرواة تجريحاً وتعديلاً، ونجد علماء الحديث قد اعتمدوا قوله في تعديل أو تجريح عدد من الرواة ذلك أن الحافظ ابن العسقلاني اعتمده في إحدى تراجم التقريب فقال في ترجمة محمد بن على شافع: «وثقه الشافعي»(°).

و ساق البيهقي في المناقب(٢)، مجموعة من أقوال الإمام الشافعي فيمن تكلم فيهم تجريحاً أو تعديلاً، وهي كالتالي:

- \_ لو رأيت طاووساً لعلمت أنه لا يكذب.
  - \_قال في جعفر بن محمد: ثقة.
- \_مالك إذا شكَّ في شيء من الحديث تركه كله.
  - \_كان المنصور بن المعتمر حافظاً عندهم.
    - \_ لو لا شعبة ما عُرف الحديث بالعراق.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الجهاد، باب أهل الدار يبيتون فيصاب أهل الدار والذراري، رقم ( ٢٨٥٠ )، ج ۳، ص ۱۰۹۷ .

ومسلم في صحيحه، كتاب الجهاد والسير، باب جواز قتل النساء والصبيان في البيات من غير تعمد، رقم (١٧٤٥)، ج٣، ص ۱۳٦٤.

<sup>(</sup>٥) ابن حجر، تقريب التهذيب، ص ٤٩٧.

<sup>(</sup>٦) البيهقي ،مناقب الشافعي، ج١، ص ٥٠١ـ٥٤٨.

جهود الإمام الشافعي في خدمة السنة النبوية وعلوم الحديث وكالماها الشافعي في خدمة السنة النبوية وعلوم الحديث

إن من أشهر مصطلحات الإمام الشافعي

التعديل على الإبهام: ويُقصد بها فيها إذا قال الراوى:

حدثني الثقة -ولم يسمه-، أو قال: حدثني من لا

أتهم، أو قال: حدثني رضيٌّ -من الرضا- من الناس،

فهل يقبل هذا التوثيق؟ فهو لم يسمه لكنه وصفه بأنه

ثقة. وكان الإمام الشافعي من أكثر الأئمة شهرة بهذه

المسألة، فإنه كثيراً ما يقول: حدثني الثقة، أو حدثني

مَنْ لا أتهم، وتكلم العلماء كثيراً على مراد الشافعي

في هذا المبهم ذكرها السيوطي (٤) فقال: و قال أبو

الحسن الآبري «سمعت بعض أهل الحديث يقول: إذا

قال الشافعي أخبرنا الثقة عن ابن أبي ذئب فهو ابن أبي

فديك، و إذا قال: « أخبرنا الثقة عن الليث بن سعد

فهو يحيى بن حسان، وإذا قال أخبرنا الثقة عن الوليد

و إذا قال أخرنا الثقة عن الأوزاعي فهو عمرو

بن أبي سلمة، و إذا قال أخبرنا الثقة عن ابن جريج

فهو مسلم بن خالد، و إذا قال أخبرنا الثقة عن صالح

و قال ابن حجر (°): إذا قال الشافعي: عن الثقة

عن الليث بن سعد، قال الربيع: هو يحيى بن حسان، و

عن الثقة عن أسامة بن زيد فهو إبراهيم بن أبي يحيى، و

بن كثير فهو أبو أسامة.

\_ إرسال الزهري ليس بشيء، وذلك أنك تجده يروي عن سليهان بن أرقم.

\_كان إبراهيم بن محمد أحمق.

ـ هانئ بن هانئ لا يُعرف، وأبو قلابة لم ير بلالاً، ولا نعلم عبد الرحمن بن أبي ليلي رأى بلالا قط، عبد الرحمن بالكوفة وبلال بالشام.

\_الرواية عن حرام بن عثمان حرام.

\_حديث أبي العالية الرياحي رياح.

\_ محالد تُحلد.

\_ من حدَّث عن أبي جابر البياضي بيض الله عينيه. ـ سمعت سفيان بن عيينة يقول: عمرو بن عبيد

سمع الحسن، وأنا استغفر الله إن كان سمع الحسن.

\_ وسئل عن أسامة بن زيد الليثي ومحمد بن أبي حميد، فقال: لا بأس مهما، وغمض على ليث بن أبي

\_قال: كثير بن عبد الله المزنى ذاك ركن من أركان الكنب، أو يشد أركان الكذب.

\_ كتب الواقدى كذب.

وفي الأم('): عمى ثقة، وعبد الله بن على ثقة، وخزيمة ممن لا يشك عالم ثقه.

\_زياد مولى بني مخزوم وكان ثقة. (٢)

ـ روى الثقفي وهو ثقة. (٣)

۲\_ تحرير مصطلحه:

مولى التوأمة فهو إبراهيم بن أبي يحيي.

<sup>(</sup>٤) السيوطى، تدريب الراوي، ج١، ص٣٦٩.

<sup>(</sup>٥) ابن حجر، أبو الفضل أحمد بن على بن محمد بن أحمد، تعجيل المنفعة بزوائد رجال الأئمة الأربعة،، تحقيق: د. إكرام الله إمداد الحق، البشائر، بيروت، ط١، ١٩٩٦م، ج٢، ص . 777\_777

<sup>(</sup>١) الشافعي، الأم، ج ٥، ص١٦٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ج٢، ص٢٢٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ج١، ص٣٠٠.

# و المراقق و المر

عن الثقة عن حميد هو ابن علية، و عن الثقة عن معمر هو مطرف بن مازن، و عن الثقة عن الوليد بن كثير لعله ابنه عبد الله بن يحيى، و عن الثقة عن يونس بن عبيد عن الحسن هو ابن علية، و عن الثقة عن الزهري هو سفيان بن عيينة.

وقال ابن عساكر('): قال عبد الله بن أحمد: كل شيء في كتاب الشافعي أخبرنا الثقة فهو عن أبي .

### الخاتمة

وفي نهاية هذه الدراسة المبينة بعض جوانب مكانة السنة النبوية عند الإمام الشافعي رحمه الله نخلص إلى أهم النتائج الآتية:

1 \_ كان الإمام الشافعي رحمه الله ناصراً للحديث، طالباً للعلم منذ صغره، ومن أبرز ما يُميِّزه أنه لم يعدل عن قول رسول الله صلى الله عليه وسلم مها بلغ به الأمر.

٢\_يضع الإمام الشافعي رحمه الله السنة مع القرآن
 الكريم في المرتبة الأولى لمصادر الشريعة الإسلامية.

٣ـ كان للإمام الشافعي رحمه الله دوراً كبيراً في
 الرد على شُبهات منكري السنة ودحضها.

٤ رأي الإمام الشافعي رحمه الله بأن السُّنة لا تنسخ القرآن يقصد به أن الكتاب والسنة لا يوجدان ختلفين إلا ومع أحدهما مثله ناسخ له، وهذا ما يُفهم من قوله رحمه الله: « وحيث وقع نسخ القرآن بالسنة

\_\_\_\_

فمعها قرآن عاضد لها يُبين توافق الكتاب والسنة «.

٥ ساهم الإمام الشافعي رحمه الله بنشر السنة النبوية وتدوينها في مُصنَّفات عديدة من أبرزها:

كتاب الأم، وكتاب السنن المأثورة، ومسنده.

٦\_رد الإمام الشافعي رحمه الله مرسل التابعي
 الصغير، وقبل مرسل التابعي الكبير ومرسل
 الصحابي بشروط .

٧\_روى الكثير من المحدثين عن الإمام الشافعي
 رحمه الله الكثير من الأحاديث في كتبهم لأن رواياته
 حفظت لنا الكثير من الروايات التي ضاعت أصولها

٨ خاض الإمام الشافعي رحمه الله في علم
 العلل، وهو من أدق علوم الحديث الشريف
 وأصعبها، ولا يخوضه إلا الجهابذة أمثاله.

9\_للإمام الشافعي رحمه الله ألفاظ خاصة في
 الجرح والتعديل .

رحم الله الإمام الشافعي ناصر السنة وحافظها وجزاه الله عن المسلمين كل خير .

### فهرس المصادر

- إبراهيم، أحمد حسين محمد، من جهود الأمة في حفظ السنة، مطبعة الحسين الإسلامية، القاهرة، ط١، ١٤١٩ ه.

- ابن الأثير، أبو الحسن علي بن أبي الكرم محمد بن عبد الكريم بن عبد الواحد، أسد الغابة في معرفة الصحابة، تحقيق: على محمد معوض، عادل

<sup>(</sup>۱) ابن عساكر، تاريخ دمشق، ج ٥، ص٢٩٧.

أحمد عبد الموجود، ط١، ١٤١٥١ه، دار الكتب العلمية، بيروت، ج٣، ص٢٣٣)

- أحمد، الإمام أحمد بن حنبل أبو عبد الله الشيباني، مؤسسة قرطبة، القاهرة.
- الأصفهاني، أبو نعيم أحمد بن عبد الله ، حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، ط٤، ١٤٠٥، دار الكتاب العربي، بيروت.
- البخارى، الإمام محمد بن إسهاعيل أبو عبد الله الجعفى، صحيح البخاري، تحقيق: مصطفى ديب البغا، دار ابن كثير، بيروت، ط٣، ١٤٠٧ه.
- البغدادي، أبو بكر أحمد بن على بن ثابت بن أحمد بن مهدى الخطيب، تاريخ بغداد، تحقيق: الدكتور بشار عواد معروف، ط۱ ،۲۰۰۲م دار الغرب الإسلامي، بيروت.
- البغدادي، أبو بكر أحمد بن على بن ثابت بن أحمد بن مهدى الخطيب، تقييد العلم، دار إحياء السنة النبوية، بيروت .
- البغدادي، محمد بن عبد الغني، التقييد لمعرفة رواة السنن والمسانيد، تحقيق: كمال يوسف الحوت، ط١، ١٤٠٨، الالناشر دار الكتب العلمية بيروت.
- البغوي، أبو محمد الحسين بن مسعود بن محمد بن الفراء، شرح السنة،، تحقيق: شعيب الأرذؤوط، محمد زهير الشاويش، المكتب الإسلامي- دمشق، ،ط۲ ۳۰۱۲، ۱۹۸۳م.
- البیهقی ، أحمد بن الحسین بن علی بن موسی، السنن الكبرى، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، الدار

- الكتب العلمية، بيروت، ط٣ ٢٠٠٣م.
- البيهقي، أبو بكر أحمد بن الحسين، مناقب الشافعي، تحقيق: السيد أحمد صقر، ط١، ١٩٧٠م، مكتبة دار التراث، القاهرة.
- ابن الجوزي، جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن على بن محمد، التبصرة، دار الكتب العلمية، بيروت، ط۱،۲۰۶۱ه.
- ابن أبي حاتم، أبو محمد عبد الرحمن بن محمد بن إدريس بن المنذر التميمي ،آداب الشافعي ومناقبه، قدم له وحقق أصله وعلق عليه: عبد الغنى عبد الخالق، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤٢٤ ه.
- ابن حبان، محمد بن حبان بن أحمد أبو حاتم التميمي البستي، الثقات، تحقيق: السيد شرف الدين أحمد، ط١، ١٣٩٥ - ١٩٧٥، دار الفكر.
- ابن حجر، أبو الفضل أحمد بن على بن محمد بن أحمد القسطلاني، تعجيل المنفعة بزوائد رجال الأئمة الأربعة،، تحقيق: د. إكرام الله إمداد الحق، البشائر، بيروت، ط١،١٩٩٦م.
- ابن حجر، أبو الفضل أحمد بن على بن محمد بن أحمد القسطلاني، تهذيب التهذيب، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، ط١٤٠٤ هـ - ١٩٨٤م.
- ابن حجر، أبو الفضل أحمد بن على بن محمد بن أحمد القسطلاني، توالى التأسيس لمعالى محمد بن إدريس تحقيق: أبو الفداء عبد الله القاضي، دار الكتب
  - العلمية، بيروت، ، ط١، ٢٠٦٦ه.
- ابن حزم، أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد

مَجَلَة عِلْمَة مُحُكِّمَة

# ولا الدوري د. أيمن جاسم محمد الدوري

القرطبي، الإحكام في أصول الأحكام، تحقيق: الشيخ أحمد محمد شاكر، قدم له: الأستاذ الدكتور إحسان عباس، دار الآفاق الجديدة، بيروت.

- الخليلي، خليل بن عبد الله بن أحمد بن إبراهيم بن الخليل القزويني، الإرشاد في معرفة علماء الحديث، تحقيق: د. محمد سعيد عمر إدريس، مكتبة الرشد، الرياض، ط١، ١٤٠٩هـ.
- الذهبي، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قايماز، تذكرة الحفاظ، دار الكتب العلمية، بيروت، ط ١٩٩٨ م.
- ابن عساكر، أبو القاسم علي بن الحسن بن هبة الله ، تاريخ دمشق، تحقيق: عمرو بن غرامة العمروي، دار الفكر، بيروت، ١٩٩٥م.
- العطار، حسن بن محمد بن محمود ، حاشية العطار على شرح الجلال المحلي على جمع الجوامع، دار الكتب العلمية، ببروت .
- السمرقندي، أبو بكر محمد بن أحمد، ميزان الأصول في نتائج العقول في أصول الفقه، تحقيق :عبد الملك السعدى، جامعة أم القرى، مكة، ١٩٨٤م.
- السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين، تدريب الراوي في شرح تقريب النواوي، تحقيق: أبو قتيبة نظر محمد الفاريابي، دار طيبة، الرياض.
- الشافعي، أبو عبد الله محمد بن دريس القرشي المكي، الرسالة، تحقيق: أحمد شاكر، مكتبه الحلبي، مصر، ط١٩٤٠، م.

- الشربيني، عهاد السيد محمد إسهاعيل، السنة النبوية في كتابات أعداء الإسلام مناقشتها والرد عليها ط١، ١٤٢٢، دار الكتب المصرية، القاهرة.
- أبو شهبة، محمد بن محمد بن سويلم، الوسيط في علوم ومصطلح الحديث، دار الفكر العربي، بيروت.
- ابن عبد البر، أبو عمر يوسف بن عبد الله بن عمد القرطبي، جامع بيان العلم وفضله، تحقيق: أبو الأشبال الزهيري، دار ابن الجوزي، المملكة العربية السعودية، ط١، ١٤١٤.
- الغزالي، أبو حامد محمد بن محمد الطوسي، المستصفى، تحقيق: محمد عبد السلام عبد الشافي، ، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٩٩٣م.
- الزرقاني، محمد عبد العظيم ، مناهل العرفان في علوم القرآن، مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه، القاهرة: ط٣.

- الزركشي، أبو عبد الله بدر الدين محمد بن عبد الله بن بهادر، البحر المحيط في أصول الفقه، دار الكتبي، ط ١٩٩٤، ١م .

- السخاوي، شمس الدين أبو الخير محمد بن عبد الرحمن بن محمد فتح المغيث، تحقيق: على حسين علي، مكتبة السنة مصر، ط١، ١٤٤٢ ه.
- السنيكى، زكريا بن محمد بن أحمد، غاية الوصول في شرح لب الأصول، دار الكتب العربية الكبرى، مصر.

- السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال



جهود الإمام الشافعي في خدمة السنة النبوية وعلوم الحديث وكالكالي البحوث المحكمة

الدين، تدريب الراوي في شرح تقريب النواوي،، تحقيق: أبو قتيبة نظر محمد الفاريابي، دار طيبة، الرياض .

- الشافعي، أبو عبد الله محمد بن إدريس بن العباس بن عثمان ، أحكام القرآن، جمع: أحمد بن الحسين بن على بن موسى الخسر وجردي الخراساني، أبو بكر البيهقي، كتب هوامشه: عبد الغني عبد الخالق، قدم له: محمد زاهد الكوثري، مكتبة الخانجي، القاهرة، الطبعة ٢، ١٩٩٤م.

-الشافعي، أبو عبد الله محمد بن إدريس بن العباس بن عثمان ، السنن المأثورة، تحقيق: عبد المعطى أمين قلعجي، دار المعرفة، بيروت، ط١، ١٣٠٦ ه.

- الشافعي، أبو عبد الله محمد بن إدريس بن العباس بن عثمان ، مسند الإمام الشافعي،، رتَّبه: سنجر بن عبد الله الجاولي، أبو سعيد، علم الدين، حقق نصوصه وخرج أحاديثه وعلق عليه: ماهر ياسين فحل، شركة غراس للنشر والتوزيع، الكويت، ط١.

- ابن الصلاح، عثمان بن عبد الرحمن أبو عمرو تقى الدين ، معرفة أنواع علوم الحديث، ويعرف بمقدمة ابن الصلاح، تحقيق: نور الدين عتر، الناشر: دار الفكر، سوريا، دار الفكر المعاصر، بيروت، ٢٠٤١هـ- ١٩٨٦م.

- القرطبي، أبو عمر يوسف بن عبد البر النمري، الانتقاء في فضائل الثلاثة الأئمة الفقهاء مالك والشافعي وأبي حنيفة، دار الكتب العلمية، بيروت.

- الكرد، إبراهيم و السحار، محمد، مكانة السنة

عند الإمام الشافعي وجهوده في حفظها، بحث مقدم لمؤتمر الإمام الشافعي في كلية أصول الدين بالجامعة الإسلامية بغزة.

- مالك، الإمام مالك بن أنس أبو عبد الله الأصبحي، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث، مصر.

- محمد حميد الهندي، الوثائق السياسية للعهد النبوي والخلافة الراشدة، دار النفائس، ببروت، ط٦، . . \ E . V

- المزي، يوسف بن عبد الرحمن بن يوسف، أبو الحجاج، تهذيب الكمال في أسماء الرجال، تحقيق: د. بشار عواد معروف، مؤسسة الرسالة، ببروت، ط١، ۰۰۶۱هـ.

- مسلم، الإمام مسلم بن الحجاج أبو الحسين القشيري النيسابوري، صحيح مسلم، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث، بيروت.